QU’A-T-ON REELLEMENT
DECOUVERT A QUMRAN ?

Les écrits et la vie de ce groupe juif orthodoxe, en
rupture avec le Temple et en conflit avec les pharisiens
et les sadducéens, ont permis de mieux comprendre Ila
richesse de I'univers biblique, la diversité du judaisme
pratiqué a I’'époque du Christ et bien des détails du
Nouveau Testament.




1. Les manuscrits de la mer Morte trouvés prés de la ruine
de Qumran que les byzantins ont identifiée a Gomorrhe, mais
anciennement Sokoka, constituent la plus extraordinaire
découverte archéologique biblique de tous les temps, qui a
permis de retrouver des manuscrits de plus de 1000 ans
antérieurs au plus ancien codex biblique connu.

Qumran est le nom de I’'ancien site judéen Sokoka

Khirbet Qumran est le nom arabe d’une ruine, fouillée par
I’Ecole biblique et archéologique francaise de Jérusalem entre
1949 et 1956, aprées la découverte par des bédouins en 1947 de
manuscrits, dans des grottes environnantes. Le nom ancien du
site est connu maintenant en particulier par le Rouleau de
cuivre trouvé par les fouilleurs en 1952 dans la grotte 3:
anciennement Sokoka. Le Livre de Josué (15, 61-62) donne les
noms des six fortins judéens érigés, apres la chute de Samarie,
le long de la frontiére orientale du royaume de Juda, car le roi
de Jérusalem se devait de prévenir l'arrivée d’une éventuelle
menace assyrienne, apres la chute de Samarie en 721. Dans
cette liste, ce fortin y est indiqué en troisieme position, et
Sokoka est l'ancienne vocalisation du mot connue de la
Septante, au II¢ siecle avant Jésus Christ, la premiere traduction
grecque, mais vocalisé Sekaka dans la Bible hébraique, le texte
hébreu n’écrivait alors que les consonnes. La forme Sokoka est
plus ancienne que la vocalisation de la Massore (systéeme de
ponctuation lié aux consonnes, visant a la préservation aussi
exacte que possible de I'orthographe des mots) du VII® siécle
apres Jésus Christ.

Le nom « Qumran » est une déformation de la
prononciation arabe du mot grec « Gomorrha »

Ce nom nous vient des moines byzantins peuplant une
grande partie du désert de Juda. Les moines avaient tenté
d’identifier les sites en localisant, autant que possible, les récits
bibliques dans un essai de cartographie pour leur époque. Ce

Pagez



faisant, ils ont situé le royaume de Sodome, au sud-ouest de la
mer Morte, au sud de Massada, une région qui s’appelle encore
de nos jours le Djebel Sédum = La Montagne de Sodome, et le
royaume de Gomorrhe a une ruine déja bien visible au nord-
ouest de la mer Morte. Le nom de Gomorrhe, Gomorrah en grec,
« Omrah » en hébreu, bien retenu par la transmission orale des
bédouins pendant des siécles, a été recu par les oreilles des
voyageurs européens aux XVe-XVI® siecles sous la forme
phonétiqgue « Qumran », faute de consonnes gutturales
correspondantes a linitiale. En effet, le nom hébreu ancien
s’était perdu, puisqu’il n'y avait plus d’occupants judéens dans
le désert de Juda apres la défaite de la seconde révolte juive de
Bar Kokhba en 135 apres Jésus Christ pour en transmettre le
souvenir. Ce sont les ermites byzantins, les premiers occupants
sédentarisés dans ces lieux, qui ont donné ce nouveau nom a
ladite ruine.

Un millier de tombes individuelles composent la
nécropole bien ordonnancée des occupants du site

Le cimetiére principal qui compte environ un millier de
tombes individuelles disposées sud-nord, est un peu a |'écart
sur le plateau a l'est de la ruine avec quatre prolongements sur
des collines a l'est, et un cimetiere plus petit a quelques minutes
de marche au nord d'un petit ouadi. Plus d'une centaine de
tombes bédouines sont venues se greffer plus tard au cimetiére
principal avec nombre de femmes et enfants, mais ces dernieres
sont orientées ouest-est alors que les autres sont alignées sud-
nord (téte au sud). Dans deux des quatre tombes ne contenant
pas d'ossements, parmi les neuf fouillées récemment (entre
1993 et 2004), ont été trouvées 14 jarres de type hasmonéen,
scellées et contenant des restes de miel de dattes. Pourquoi un
tel dépdt dans des tombes ? A mon avis, dés qu’un déces
survient dans une piece, tout ce que contient cette derniere
devient impur. Alors que pour un pharisien, seule une jarre non
scellée devient impure, pour un essénien, méme scellée, elle est
impure ainsi que son contenu. Qu’en faire alors ? Le dép6t dans

Page3



une tombe comme pour un défunt, me semble une solution
logique. Ce genre de pratique ne convient certainement pas a
une pratique funéraire de gens en villégiature, ou autre. En
outre, dans la quarantaine de tombes fouillées dans les années
1950, les tombes disposées sud-nord ont révélé la présence
d’hommes, alors que des femmes et des enfants étaient
présents dans les tombes ouest-est (téte a l'ouest et tournée
vers le sud) ; ces dispositions avec nombre d’autres détails
appuient lidentification des occupants a des esséniens,
célibataires. De méme, les os dans des céramiques enfouies
dans et autour du site ne sont pas des restes de sacrifices
sanglants, interdits pour un essénien, le temple est impur et ils
n'y sacrifient pas. Mais ces ossements s’expliquent au mieux
comme des restes de mets de « viande permise » , comme il en
est des produits de la chasse, ainsi qu’il est écrit
en Deutéronome 12, 20-21, animaux abattus sans autel et hors
du temple. Les esséniens de Qumran qui étaient des exilés au
désert étaient exempts de sacrifices, tout comme Israél au
désert n’était pas encore tenu a l'observance de sacrifices au
Temple. Cette pratique suppose une réglementation spécifique
et cohérente des occupants du site. Il y a bien des détails
comme ceux-la que I'on doit noter et prendre en compte pour
identifier au mieux les occupants, outre l'architecture, et la
disposition des salles entre elles pour une vie communautaire,
sans répétition de foyers pour un habitat de type familial. Il en
est de méme encore pour la disposition des toilettes a une
distance permise, ou les bains de purification a chaque entrée
ou prés des lieux qui le demandent (potier, salle a manger,
toilettes). Le contenu des manuscrits correspond bien a ce que
révelent le cadre de vie et les inscriptions retrouvées par la
fouille du site.

A Qumran vivait une communauté a forte pratique
religieuse

Aux périodes hellénistique et romaine, les structures ne
répondent pas a celles d’une occupation profane du lieu : une

Page4



villa hasmonéenne, une fabrique de poteries ou autre, comme
si on allait la-bas dans le désert pour une villégiature ou un
artisanat spécifique, alors qu’il n’y a pas d’eau courante et qu'il
y fait une chaleur éprouvante. Toute l'installation est de type
communautaire : une cuisine, un lavoir, une salle a manger, un
coin artisanal pour le forgeron, le meunier, le boulanger, le
potier, le teinturier, une salle de réunion, une bibliothéque, des
encriers, etc., tout est fonction d'un groupe auto-suffisant,
vivant en autarcie presque totale. On n’y trouve pas des unités
d’habitation pour des familles, avec foyers, cours, etc. Il y a trop
de bains de purification rituelle : a chaque entrée du site, pour
ceux qui reviennent du travail sur le plateau au nord ou des
champs au-dessus de la falaise, pour ceux qui arrivent du
plateau au sud de l'installation ou des grottes sept a neuf, ou
pres de l'atelier du potier, a I'entrée de la salle a manger. Dés
gue l'on entre, on doit se laver pour étre en état de pureté
rituelle. Il y a un seul endroit pour se « couvrir les pieds »
(expression qui désigne les commodités) dans le site. Un autre
espace de ce type a été identifié, par des sondages de quelques
quinze cm de profondeur, derriere une colline au nord-ouest et
a la distance permise par la loi. A ce propos, I'essénien porte &
la ceinture un piolet pour faire son trou, ainsi qu’il est indiqué
pour les adeptes. Comme résultats de ces sondages aux deux
endroits spécifiques, |'analyse au microscope a révélé des
petites bestioles qui ne vivent que dans le circuit intérieur des
humains ! Cela confirme une pratique propre a un groupe
observant scrupuleux.

La découverte extraordinaire de manuscrits bibliques
de plus de mille ans antérieurs au plus ancien codex
biblique connu

Qumran est de fait un lieu exceptionnel, car la découverte
de manuscrits est tres importante pour la transmission des
livres bibliques. En effet, jusqu’alors le texte hébreu le plus
ancien et complet était le Codex de Saint-Petersbourg daté de
1009 -1010 aprées Jésus Christ, le texte massorétique de la Bible

Page5



rabbinique. On a aussi retrouvé le fameux Codex d’Alep, un peu
plus ancien, de 945, mais il manque presque toute la premiere
partie, le Pentateugue, qui a brilé. Les textes retrouvés a
Qumran nous font remonter maintenant a plus de mille ans en
arriere. La datation est donnée par les trouvailles
archéologiques et par la paléographie, qui est la science de
I’évolution de |'écriture, assez bien connue maintenant pour
cette époque-la grace a des inscriptions parfaitement datées.
Parmi les plus anciens manuscrits, certains sont datés vers 250
avant Jésus Christ, ce qui est unique et extraordinaire.

2. Origéne et plus tard un patriarche nestorien témoignent
de deux autres découvertes bien plus anciennes en ce méme
lieu, mais a I’époque moderne, entre 1947 et 1956. Ce sont des
restes d’environ 930 manuscrits identifiés parmi des dizaines
de milliers de fragments, dont 243 manuscrits de livres bibliques
retrouvés a Qumran.

Origéne a mentionné des découvertes de manuscrits
dans la région au début du III® siecle

Une découverte de manuscrits dans cette région, du temps
d'Origene, est documentée. Origene, un grand savant originaire
de Césarée, qui a étudié et enseigné a Alexandrie, atteste une
découverte dans la région au début du III® siecle. Dans
ses Hexaples, une édition en colonnes de I'Ancien Testament
qu’il a réalisée comprenant quelques colophons (notes de
copiste en fin de manuscrit), il dit avoir copié en six, parfois
sept, colonnes d’abord le texte hébreu, puis a donné la
translitération de I’'hnébreu en caracteres grecs, puis a copié le
texte grec de la Septante, des versions grecques, Aquila,
Symmaque ou Théodotion, et dans une sixieme ou septiéme
colonne, il dit avoir copié des manuscrits trouvés, sous Caracalla
(vers 209 - 210) dans des tonneaux dans des grottes dans la
montagne de la région de Jéricho. Ces manuscrits, on le sait
maintenant, sont des textes provenant des grottes de Qumran,

Page6



ou le fouilleur a trouvé de la céramique de cette époque dans la
grotte un.

Une deuxieme découverte connue dans l'histoire se
situe vers 780-785 apres Jésus Christ

Dans une lettre en syriaque du patriarche nestorien
Timothée I a Serge I, métropolite d’Elam, peu avant 800, il est
dit qu’un chasseur trouva dans la région de Jéricho, dans des
jarres en céramique dans des grottes de la montagne, beaucoup
de manuscrits. Comme le patriarche était de langue syriaque, il
fit appel a des juifs lettrés de Jérusalem pour lire ces manuscrits,
mais ces derniers ne les prirent pas en considération parce qu'ils
contenaient trop des variantes par rapport au texte recu de leur
tradition rabbinique. Laissés de c6té, ces manuscrits ont été
reconnus, copiés et transmis, pour plusieurs d’entre eux au
moins, par les garaites. Le garaisme est un mouvement de
réforme du judaisme, originaire de Mésopotamie, qui prénait un
retour aux sources de I'Ecriture, la « miqgra » ou « lecture par
excellence » , et qui faisait fi de la « mishna » , loi orale, du «
midrash » , compilation de commentaires homilétiques sur la
Bible hébraique, et du « talmud », en hébreu : « talmoud
», étude des textes fondamentaux du judaisme rabbinique, qui
ne cédaient en importance qu’a la Bible hébraique, dont ils
représentent une interprétation orale. Le talmud est rédigé dans
un mélange d'hébreu et d'araméen et est le fondement de la
pratique de la loi juive, ces fatras rabbiniques ou chacun peut
trouver la justification d'une pratique a sa convenance. Les
garaites ont fait retour aux seuls textes bibliques, a la Loi et aux
prophétes, bref aux écrits révélés, la « migra ». En fait, bien
avant les garaites, les esséniens avaient déja fait un méme
cheminement au milieu du II® siécle avant Jésus Christ, en
reconnaissant l'importance de ces écrits. Ainsi apparurent les
courants juifs paralleles, sadducéen, pharisien et essénien. Avec
la découverte de nombreux manuscrits en 1892 dans la
synagogue qaraite du vieux Caire, ont été retrouvées des copies
des Xe-XII® siecles de compositions esséniennes, qui sont

Page7



maintenant conservées dans les bibliothéques d'Oxford et de
Cambridge. Ces manuscrits ne sont pas encore tous publiés,
guelgues-uns sont trés importants, puisque I'on a retrouvé a
Qumran, au XXe siecle, des copies de ces mémes textes. Les
copies garaites ont été faites sur les manuscrits découverts vers
780-785.

Les découvertes faites entre 1952 et 1956

Les derniers manuscrits découverts par les bédouins I'ont
été en 1956 dans la grotte onze. Apres la fouille en 1949 de la
grotte un découverte par les bédouins en 1947, I’'Ecole biblique
et archéologique francaise fouilla en 1952 la grotte deux
découverte aussi par les bédouins. Elle explora toute la falaise
sur huit km a l'ouest du site et fouilla tous les coins suspects
possibles. On découvrit alors la grotte trois avec entre autres
le Rouleau de cuivre, puis a la fin de I'été on fouilla la grotte
quatre découverte par les bédouins et on découvrit le grotte
cing. La méme année la grotte six avait été découverte par les
bédouins. Au printemps 1955, I'Ecole biblique découvrit les
grottes sept, huit, neuf et dix alors que I'on pensait avoir tout
exploré. Ensuite, grace a un tremblement de terre assez fort en
1956, une fissure fit apparaitre l'acceés a une anfractuosité
cachée par d’anciens éboulis. Les bédouins qui étaient sur place
avec leurs troupeaux purent s’y faufiler les premiers et ils
trouverent une grotte, la grotte onze, avec des rouleaux de
manuscrits dans une jarre, dont entre autres le fameux Rouleau
du Temple, le plus grand rouleau de tous, de 8,75 m de long.
Ce fut la derniere découverte connue. Peut-on trouver d’autres
grottes ? Une exploration israélienne a fouillé une grotte au nord
de la grotte trois, la plus au nord de celles alors explorées, ety
trouva une cruchette de type hérodien contenant du baume,
mais pas de manuscrits.

Des équipes américaines et israéliennes ont cherché et
exploré avec des sonars les pentes autour de la ruine et le long
de petits ouadis au nord mais pour l'instant, rien d'autre que de
la céramique. On aimerait que soient découverts des rouleaux

Page8



complets ! Parmi les découvertes du XX¢ siecle, il reste encore
des milliers de fragments toujours non identifiés : les photos
sont publiées mais a quel rouleau appartiennent ces fragments ?
On peut avoir parfois la main heureuse et trouver de petites
choses, comme des restes d’un autre livre. On continue a
travailler, a relire, a essayer de faire de nouveaux joints ou de
nouvelles identifications, mais il manque tant de morceaux au
puzzle ! Ce n’est pas si simple.

La découverte de quelque 930 manuscrits identifiés
parmi des dizaines de milliers de fragments

Parmi les dizaines de milliers de fragments retrouvés au
XXe¢ siécle, on estime a présent qu'ils correspondent a des restes
de plus de 930 manuscrits. C'est peu sans doute par rapport a
ceux qui furent retrouvés a I'époque d’Origéne et du patriarche
Timothée I et recopiés par les garaites. Contrairement aux
anciennes découvertes, on a surtout retrouvé des milliers de
fragments, mis a part les premiers rouleaux découverts dans
des jarres par les bédouins au printemps 1947, assez bien
conservés, bien que rarement complets sauf pour un rouleau
d'Isaie. Les bédouins parcouraient la région, gardant leurs
troupeaux de chevres, et un jour, raconta un jeune berger, I'une
d’entre elles s’est égarée. Il partit a sa recherche dans ces
falaises, et ne la trouvant pas, fatigué, assis a I'ombre d’un
rocher, il lanca un caillou dans un trou en face de lui. Un bruit
bizarre en sortit, il eut peur et s’enfuit. Il raconta I'aventure a
sa tribu et le lendemain il revint, avec des cordes, accompagné
de son cousin. Ils entrerent par le trou et trouvérent des jarres
le long des parois, la plupart vides ou brisées. Ils emportérent
les rouleaux, laissant les tissus de lin noirci qui les
enveloppaient, mais quelques fragments s’en détacherent. En
janvier 1949, une équipe de I'ONU avec la légion arabe de
Jordanie redécouvrit la grotte, et lors de la fouille par I'Ecole
biblique, on trouva un grand nombre de fragments dont
plusieurs avaient appartenu a divers rouleaux emportés par les

Page9



bédouins. On a ainsi la certitude de la provenance des rouleaux
vendus par les bédouins.

Parmi tous ces fragments, 244 manuscrits de livres
bibliques, en hébreu, en araméen, ou traduits en grec ou
en araméen

Parmi les manuscrits trouvés au XX¢ siecle, on en a identifié
a présent 244 appartenant a des livres bibliques ; j'appelle
« biblique » les copies de textes connus de la Bible hébraique,
qu'ils soient en hébreu ou en araméen, mais aussi des
traductions en grec ou en araméen (ces dernieres au nombre de
trois). Il y a aussi des restes de livres, que |‘on appelle
« pseudépigraphiques » ou « apocryphes » ; ce sont des
manuscrits en hébreu ou en araméen qui ont été traduits en
grec, puis en latin, ou en syriaque, guéeze, slavon et d’autres
langues anciennes. Plusieurs étaient parfois connus grace a des
citations des Péres de I'Eglise ou des copies du Moyen Age, c’est
la littérature apocryphe. Et on a aussi trouvé d’autres
compositions que I'on attribue aux esséniens. Ces compositions
étaient inconnues jusqu’a ce jour, sauf quelques-unes trouvées
dans la synagogue garaite du vieux Caire a la fin du XIX® siécle,
l'une d’elles est le Document de Damas dont on a retrouvé
plusieurs autres copies, mais le texte de ce long et important
rouleau est toujours incomplet.

Les manuscrits « esséniens » furent composés entre
le milieu du II¢ siecle et la premiére moitié du I¢ siécle
avant Jésus Christ

Les rouleaux esséniens ont été composés par eux, pour eux,
pendant leur séjour en exil a Qumran, a commencer par le
noyau de fondation. Concernant la date, les savants discutent,
mais une grande majorité estime que le mouvement essénien a
d( commencer vers le milieu du II¢ siecle avant Jésus Christ. On
le comprend assez bien, dans le contexte qui suit la guerre de
Judas Maccabée contre le séleucide Antiochus IV Epiphane. La
révolte des Maccabées a été une révolte des juifs pieux contre

Pagelo



la dynastie grecque des séleucides de Syrie, mais elle a
engendré un conflit interne au peuple juif opposant des
traditionalistes hostiles a une adaptation-évolution de la
tradition juive au contact de la culture grecque et des juifs
hellénisants, plus favorables a |'adoption de comportements
grecs compatibles selon eux avec la loi. A l'issue de la guerre
contre Antiochus IV et la victoire en 164, le temple souillé dut
étre purifié. Quand Judas Maccabée mourut en 160, son frere
Jonathan Maccabée assura le pouvoir militaire et politique. En
152 il revendiqua la charge du grand sacerdoce a la suite d’'une
manceuvre politique parce qu'il voulait avoir acces au trésor du
temple, la seule banque juive de I'époque (en 2 Maccabées 4,1,
Simon du clan Bilga, le prévot du temple a une époque
antérieure et dénonciateur du trésor du temple, ne doit pas étre
confondu avec Simon qui gouvernera plus tard, le frére de
Jonathan, du clan Yoarib). Il fallait réparer les remparts, le
palais, et surtout payer des mercenaires grecs pour continuer la
guerre et reconstituer un minimum de royaume autour de
Jérusalem. Jonathan avait un urgent besoin d’argent parce que
la guerre avait co(té cher et laissé le pays exsangue. Pour ce
faire, il dut s’adresser au Grand Prétre en exercice au temple,
mais ce dernier refusa d’accéder a sa demande : le trésor est
sacré, il ne peut étre utilisé pour des fins profanes ! Devant ce
refus, en fin tacticien, Jonathan prit contact avec ses anciens
ennemis syriens, et parvint a se faire reconnaitre et nommer
Grand Prétre par le roi Alexandre Balas, fils d’Antiochus IV. En
reconnaissance, il lui offrit de nombreux cadeaux lors d‘une
rencontre a Akko,aussi connue dans le monde chrétien sous le
nom de Saint-Jean-d’Acre, a I'occasion du mariage du roi avec
Cléopatre. Des fragments d’un manuscrit de la grotte quatre que
j'ai publiés, font allusion a des vols au trésor du temple par
Jonathan et ses troupes, ce qui rejoint, a mon avis, ces mémes
événements rapportés par I'historien juif Flavius Joséphe. Le
grand prétre authentique n’avait d’autre solution que de fuir
avec ses fideles emportant avec lui des copies des rouleaux du
temple pour sauvegarder I'important héritage des ancétres.

Page1 1



3. On arrive aujourd’hui a situer assez bien I’histoire de
la Communauté essénienne qui s’est retirée en ce lieu en
compagnie du Grand Prétre Iégitime destitué en 152 avant Jésus
Christ par l'usurpateur Jonathan Maccabée. Ce Grand Prétre
énigmatique, appelé « Maitre de justice » par la Communauté,
a inspiré les regles et les textes fondateurs de ce petit groupe
en rupture avec le temple qui attendait la venue du messie dans
le deuxiéme quart du I¢" sieécle avant notre ére.

L'exil du Grand Prétre en place, suite au conflit avec
I'usurpateur Jonathan Maccabée

Le Grand Prétre légitime, suivi d’'un groupe de fideles, partit
alors en exil a Qumran, le fortin judéen abandonné avant l'exil
a Babylone, emportant I'essentiel des objets du culte du temple
et au moins une copie des rouleaux de la bibliothéque du temple
afin de sauvegarder les écrits et I’'héritage des peres. Mais ils ne
pouvaient reconnaitre Jonathan comme Grand Prétre Iégitime,
car celui-ci n’appartenait pas a la lignée sacerdotale
authentique. Et ils étaient persuadés qu’ayant usurpé cette
charge, Dieu le punirait assez vite et qu’ainsi ils pourraient
revenir a Jérusalem et reprendre le culte au temple a nouveau
purifié, selon les normes de la loi. En fait, ils ne sont jamais
revenus mais Jonathan Maccabée mourut d’'une mort terrible,
en 143, dans sa guerre avec Tryphon, général syrien et roi de
142-138, qui, craignant de perdre le controle de la Ccelé-Syrie,
fit arréter le grand-prétre de Jérusalem, Jonathan Maccabée et
massacrer sa garde a Ptolémais-Akko. Son frére, Simon
Maccabée, assura la reléve, mais il fut lui aussi tué a Jéricho en
134, et son fils, Jean Hyrkan I¢", lui succéda, de 134 a 104.

L’enracinement d’un groupe de fideles en rupture
avec le temple et ses compromis

A cette époque-la (a la mort de Jonathan ou de Simon), le
petit groupe de fideéles autour du Grand Prétre légitime en exil a
Qumran dut grossir et organiser sa vie ; il rédigea des « regles

Page12



», composa des « hymnes », etc., pour compenser la perte du
droit de sacrifier et d’exercer le culte divin au temple unique a
Jérusalem. En effet, les Grands Prétres illégitimes hasmonéens
(nom qui provient de Hasmonée, un des aieuls des fréres
Maccabées) avaient changé le calendrier et des pratiques.
Ainsi, ils menaient une politique pro-grecque (philhelléne), et
avaient du coup mécontenté les juifs de piété traditionnelle.
Aussi un certain nombre de pieux dut s’exiler et alla rejoindre le
premier groupe a Qumran. Le groupe dut, soit sous Simon ou
au plus tard sous Jean Hyrkan I, se réorganiser, agrandir les
batiments pour une installation plus longue que prévue,
composer des écrits pour leur nouvelle vie, réglant la discipline
interne, les entrées dans la communauté, les formes de pratique
du judaisme, les motivations théologiques de leur genre de vie,
la relecture des textes bibliques pour le présent et le futur,
d’abord sous linspiration du Grand Prétre, leur maitre
authentique, dit le « Maitre de Justice » vénéré comme inspiré
par Dieu pour interpréter les livres sacrés. D'autres juifs du pays
en désaccord avec la politique et la pratique hasmonéenne
durent aussi s’inspirer des idées et pratiques du groupe autour
du Grand Prétre en exil, et composer ainsi avec lui en Judée le
corps du courant religieux juif, qui recut le nom
d’essénien, voulant dire : les pieux ou les fideles observant de
la loi, sans aller cependant jusqu’a s’exiler a Qumran.

Qui était ce Grand Prétre ?

A mon avis, mais c'est aussi celui d’autres savants, il était
le fils du grand prétre Onias III dépossédé en 175 par Jason son
frere qui briguait lui aussi le grand pontificat et qui introduisit
I'hellénisme (2 Maccabées 4,7). Mais Jason fut supplanté a son
tour par Ménélas qui fit tuer Onias III a Daphné prés d’Antioche
de Syrieen 172 (2 Maccabées 4,30-38) ou il était parti négocier
avec le Séleucide. Quand le fils d’Onias III dont on connait
I'existence par Flavius Josephe mais pas le nom (probablement
Simon III par paronymie, mais certainement pas Onias, le fils
du prévot du temple, souvent dénommé Onias 1V), eut I'age

Page13



requis, il dut trés vraisemblablement assumer la charge du
grand pontificat a la mort du Grand Prétre Alcime en 159. C'est
lui le Grand Prétre Iégitime qui a d(i exercer la charge au temple
jusqu’en 152, quand Jonathan I'en déposséda. En exil a Qumran
(hors des limites du royaume hasmonéen), au nom de son
groupe, il écrivit une Lettre (MMT = Quelques points des ceuvres
de la Loi) adressée au grand prétre illégitime qui au début de
son pontificat avait changé les calendriers et nombre
d’interprétations de la loi concernant en particulier le sacerdoce,
la pureté du sanctuaire, les mariages mixtes, etc., lui adjoignant
de revenir a une lecture authentique et autorisée dont lui seul
était l'interprete inspiré et le défenseur. Ce faisant il serait
compté au nombre des justes et non des impies et serait comblé
de bénédictions comme David qui lui, fut pardonné, au lieu de
malédictions pour le présent et dans la vie éternelle. Le cadre
historique de cette Lettre ne peut étre que celui des débuts
avant la séparation définitive, soit entre 152 et 150 avant Jésus
Christ, a l'origine du parti pharisien (en hébreu séparé), dont
Flavius Josephe atteste |'existence sous Jonathan. Le Maitre
organisa autour de lui une communauté de fideles disciples pour
garder la tradition des péres et mener une vie selon le judaisme
le plus authentique possible, bien que temporairement privés du
culte au temple. Il passait pour un prophéete inspiré par Dieu, et
I'interprete véridique de la loi de Moise, vénéré par ses disciples.
Il dut mourir paisiblement vers 115 - 110 av. J.-C.

Un « Maitre de justice » vénéré par ses disciples et
inspirateur des textes fondateurs de Qumran

Ses disciples de la premiere génération, ses contemporains,
et les témoins oculaires des premiers disciples, la deuxiéme
génération, ont recopié les écrits du Maitre, et composé
des Commentaires de livres bibliques, des prophetes et de
psaumes en particulier, dans la ligne de l'inspiration du Maitre
et des premiers condisciples, afin d’asseoir leur courant
religieux, Commentaires fort intéressants dont certains ont été
retrouvés au XXe siecle. Mais le messie tardant a venir d’apres

Page14



les calculs du Maitre (attendu aprés un jubilé de jubilés — 490
ans - apres l'exil a Babylone), soit dans le deuxieme quart du
Ie" siecle avant Jésus Christ d’aprés leurs calculs. Les dernieres
compositions datent vers 55 avant Jésus Christ, ensuite on ne
composa plus, mais on se contenta de recopier les rouleaux
antérieurs, a l'exception du Rouleau de cuivre, une liste de
cachettes composée juste avant la chute de Qumran au
printemps 68. Un tel phénoméne est bien connu en ethno-
sociologie. Jésus a préché, eu des disciples, choisi les douze
apotres qui ont recueilli son enseignement, qui ont préché a leur
tour ; les témoins oculaires ont mis par écrit des récits et des
enseignements du messie Jésus, qui sont les récits évangéliques
et les Lettres des apétres. Mais une fois que la génération des
derniers témoins oculaires a disparu, le corpus est clos. Le
Nouveau Testament n‘aura plus d’ajouts. Il y aura ensuite les
écrits des Peéeres Apostoliques, la tradition des premiers
chrétiens, les écrits des Péres de I'Eglise. Il en alla de méme
pour la fondation et I'histoire de la communauté essénienne
autour du Maitre et de ses premiers disciples.

Le groupe de Qumran était un groupe fermé, avec des
regles strictes

A I’école du Grand Prétre et Maitre authentique le groupe de
prétres et de lévites qui I'avaient suivi a Qumran, menait une
vie de célibat et de pureté parfaite, comme si les membres
officiaient au temple. En effet, lors de leurs services au temple,
deux semaines chaque année sur les cinquante-deux semaines
pour les vingt-six classes sacerdotales, les prétres vivent en
célibataire, sans femme ni enfant. Il en est de méme du célibat
temporaire adopté a Qumran pendant le temps de leur exil, la
communauté formant un temple d’hommes a maintenir dans un
état de pureté parfaite. Un autre motif vient se greffer au
précédent : pendant la guerre sainte dans la Bible, les femmes
et les enfants restent a la maison, le soldat israélite mene une
vie de pureté dans un célibat temporaire pour que Dieu assure
la victoire de l'armée israélite ; il en est de méme pour

Page15



I'essénien qui méne sa guerre sainte pour pouvoir revenir
Jérusalem et purifier le temple, quand Dieu aura mis fin
I'exercice du grand sacerdoce impie, afin de restaurer le
calendrier révélé et le culte dans sa pureté originelle, etc. On a
retrouvé un manuscrit La Regle de la guerre des fils de lumiére
contre les fils de ténébres centrée sur la préparation de la venue
des temps de la fin et des messies. Un troisieme argument en
faveur du célibat des membres de la communauté qumranienne
est la vie @ mener en communion avec les anges dans leur «
temple temporel » que formait la Communauté. Mais les
esséniens de Jérusalem n’‘ont pas forcément tous vécu en
célibataire, peut-étre ceux du Mont Sion dans la mesure ou un
homme devait assurer la corvée d’eau (et on sait I'importance
de I'eau pour un essénien). On comprend ainsi pourquoi dans
le Document de Damas il est aussi question d’esséniens
mariés : on peut se séparer si des cas se présentent, mais on
ne peut pas divorcer ni se remarier. Jésus a certainement eu
I'occasion de fréquenter des esséniens a Jérusalem lors de ses
divers séjours, avec qui il a pu partager nombre de points de
vues sans tout accepter, comme il I'a fait avec les docteurs
pharisiens, des scribes et des sadducéens.

a
a

Les esséniens attendaient la venue d'un « messie-
roi » et d'un « messie-prétre »

Plusieurs manuscrits parlent des messies qui doivent venir.
Aprés le retour de l'exil, on attendait la restauration de la
dynastie davidique, un nouveau roi et un nouveau grand prétre,
Zorobabel et Josué furent les premiers a remplir ces roles.
Comme la descendance de David avait bien du mal a se rétablir,
les Grands Prétres assurerent le premier rbole avec la
restauration du temple sous Esdras et Néhémie. Si bien que la
conception d’un bicéphalisme se fit jour : deux messies,
I'attente d’'un messie-roi et d'un messie-prétre. Messie veut dire
« oint », quelgu’un qui a recu l'onction d’huile. Le Grand Prétre
en exercice recoit I‘'onction d’huile et depuis lors il y a toujours
eu un grand prétre officiant au temple, mais on attendait

Page16



toujours la venue du roi davidique qui, lui aussi, serait oint.
Aussi aprées l'exil, le Grand Prétre avait beaucoup de pouvoir,
tous (?) les pouvoirs ; ainsi la précellence du messie-prétre sur
le messie-roi lui revenait de droit, pour tout ce qui releve de la
loi, du religieux et du sacré. Et de son c6té, le messie-roi aurait
la prééminence concernant le jugement et la guerre sainte. Si
on attendait un messianisme bicéphale, Jésus a été accusé
d’étre le roi des juifs, c'est a dire le messie, ce que Pilate a écrit
sur |'écriteau d’accusation. Et il était en méme temps le prétre
par excellence, ce que nous donne tres clairement a entendre
I'"Epitre aux Hébreux, le nouveau Melkisédeq.

L'attente d'un messie qui guérit et annonce la bonne
nouvelle aux pauvres

Dans un texte de Qumran dont jai assuré la
publication, I'Apocalypse messianigue, il est dit que, lorsque le
messie viendra, Dieu accomplira un certain nombre de signes :
« Il guérira les mortellement blessés et ressuscitera les morts,
rendra la vue aux aveugles et redressera les courbés, annoncera
la bonne nouvelle aux pauvres et rassasiera les affamés » soit
une série de bienfaits regroupés dans une strophe, tirés d’Isaie,
des psaumes et des prophétes. Quand Jean-Baptiste en prison
envoie deux disciples a Jésus lui demandant : « Es-tu celui qui
doit venir ou devons-nous en attendre un autre ? » Jésus lui fit
cette réponse : « Allez dire a Jean ce que vous voyez : les
aveugles voient et les boiteux marchent, les Iépreux sont guéris
et les sourds entendent, les morts ressuscitent et la bonne
nouvelle est annoncée aux pauvres » Précisément ces mémes
séquences. Dans Matthieu (11, 5) elles sont groupées deux par
deux : l'une et 'autre, I'une et I'autre, I'une et I'autre, comme
dans le manuscrit de Qumran, alors que dans Luc (7, 22), elles
sont groupées par trois avec la seule coordination entre les
deux, soit deux fois trois, au lieu de trois fois deux. Encore une
fois la formulation de Matthieu est de type sémitique,
palestinien contrairement a celle de Luc. Or le texte de Qumran
est daté de la fin du II¢ siecle avant Jésus Christ, bien antérieur

Page17



aux Evangiles. On a la la preuve de chaines connues dans le
milieu palestinien et dans l'air du temps, montrant encore une
fois l'enracinement spatio-temporel du message et de la
personne de Jésus ! La réponse de Jésus n’est pas anodine. Elle
devait ouvrir les yeux de ses contemporains.

4. Jean-Baptiste n'a pas de lien avec Qumran ou il n'est
pas pratiqué de baptéme en tant que tel. L'enseignement
de Jésus se rapproche par bien des points de celui des
esséniens (mariage, divorce, résurrection des justes) mais il
s’en distingue aussi parfois beaucoup sur d’autres points clés
comme I'amour du prochain et le sabbat.

Jean-Baptiste, fils de prétre, n'a pas eu de contact
avec les esséniens de Qumran

Je suis convaincu que Jean-Baptiste n’est jamais entré dans
la communauté de Qumran. D’abord son pere était un prétre
exercant au temple, lorsque I'ange lui annonca la naissance de
son fils Jean. Si le raisonnement de certains : « ses parents
étant agés et devenu assez vite orphelin, il partit dans le désert
rejoindre la communauté des esséniens qui l'accueillirent »,
n‘est théoriguement pas impossible, il est somme toute,
invraisemblable. Selon cette hypothése, Jean Baptiste aurait
quitté le courant religieux de ses parents qui étaient sadducéens
ou pharisiens, il serait entré dans la communauté de Qumran,
et serait devenu un essénien apres deux a trois ans de probation
en étant admis dans la communauté. Puis il aurait quitté a
nouveau le courant essénien pour se retrouver gyrovague (un
vagabond sans étre membre d’aucune communauté) dans le
désert pour annoncer son propre message ? Il est difficile
d’accepter cette hypothése-la, car quelqu’un qui aurait renié
tant de fois sa pratique et sa famille religieuse, serait trés
difficilement crédible dans sa nouvelle prédication.

Page18



Le baptéme est inconnu a Qumran...

Sans doute, Jean-Baptiste a passé dans le désert de Judah,
préchant un baptéme de repentir, mais sans devoir étre allé a
tout prix a Qumran et sans entrer dans la communauté. Le
désert est vaste et a Qumran, il n'y a pas de baptéme de
repentir. Or le baptéme de repentir dans les eaux vives, non
dans des bassins, a fait de lui le ministre du baptéme, puisqu’on
I'a appelé « le » baptiste. Si d’autres avaient administré ce
méme baptéme, il n‘aurait pas été désigné comme «le »
baptiste, il y en aurait eu d’autres avant et aprés lui. Il baptisait
le long du Jourdain dans les eaux vives, et a Ainoun, qui signifie
« les deux sources » en araméen palestinien, prés de Salim en
Samarie. Le baptéme préché et administré par lui est un
baptéme de repentir pour le pardon des péchés, et un baptéme,
qui plus est, non réitérable, dont il était lui-méme «le
ministre ».

... mais il y a des ablutions multi-quotidiennes

A Qumran il n'y a pas de baptéme en tant que tel mais il y
a des ablutions multi-quotidiennes chaque fois qu’il est
nécessaire pour la pureté corporelle : avant de prendre son
repas, au retour du travail, de la selle, etc., et I'eau n’est pas
courante dans les petits bassins spécifiques. Il s’agit Ia d’une
purification rituelle : on lave les mains, les pieds, et le reste, ce
n‘est pas un baptéme au sens propre, surtout il n'y a pas de
ministre pour administrer ces ablutions et on ne se lave pas une
fois pour toutes comme il en est pour le baptéme de pénitence
de Jean. Il y a donc d'insurmontables différences.

Que Jean se soit nourri de sauterelles et de miel sauvage le
rapprocherait des esséniens ! En effet a Qumran il y a des textes
qui traitent de ces réalités. Mais ils précisent comment les
manger pour respecter les regles de la « kasherout ». Il faut que
les sauterelles soient vivantes au moment ou on les met dans
I'’eau bouillante ou si on les fait frire. De méme pour les
poissons, il faut les attraper vivants et ensuite retirer la goutte

Page19



de sang pour les préparer. Rien ne prouve que Jean-Baptiste ait
suivi ces regles trés précises de la cuisine essénienne dans sa
vie de pénitence et de précheur dans le désert. Cela me parait
invraisemblable pour ne pas dire impossible, sans autre
témoignage.

De plus, Jean-Baptiste préchait a tout le monde : aux
sadducéens, aux pharisiens, aux soldats, etc. donc a tous ceux
qui voulaient bien venir a lui et se faire baptiser. Or le groupe
des esséniens a Qumran est un groupe tres fermé. Pour entrer
chez les esséniens, il y avait des temps de probation, un an,
deux ans et plus, pour accéder aux ablutions pour lesquelles il
n‘est point de ministre, puis aux repas communautaires. Si
Jean-Baptiste avait quitté la communauté, il serait mort
abandonné dans le désert suite au serment fait, et il n‘aurait
jamais pu étre « le prophete » attendu.

Sur plusieurs sujets l’'enseignement de Jésus est
identique mais il peut aussi prendre des positions
diamétralement opposées

Dans une composition de sagesse retrouvée a Qumran, il
est écrit que la loi et la sagesse sont une méme réalité, or Jésus
est le nouveau Maitre de Sagesse qui édicte la nouvelle loi. D’ou
le discours sur la montagne qui suit
les Béatitudes en Matthieu 5 : « Vous avez appris qu'il a été dit,
et moi je vous dis... ». Jésus prend une position claire. Dans ce
qu’il dit de nouveau, il y a un enseignement central, parfois
identique a ce que I'on trouve chez les esséniens mais aussi des
positions diamétralement opposées. Il est intéressant de noter
des similitudes mais aussi des différences. Qu’apporte Jésus de
neuf et qui n‘est pas recu ou accepté de la tradition juive ou
méme du courant essénien qui est un milieu cependant tres
orthodoxe dans l'interprétation de la loi ? Je n‘ose pas employer
ici le mot « secte » que |I'on a utilisé pendant longtemps et qui
I'est encore par de nombreux auteurs, parce que le mot n‘a pas
le méme sens aujourd’hui qu’il avait au II® siecle avant Jésus
Christ. En francais, le mot « secte » est trop péjoratif, alors qu’a

Pagezo



I’époque ancienne, « hairésis-hérésie » avait le sens d’« école
de pensée », aussi j'emploie des mots comme des courants, des
mouvements religieux qui sont des maniéres différentes de
comprendre les Ecritures et de vivre en accord avec elles. Les
esséniens représentent un de ces courants religieux de I'’époque
a coté des pharisiens avec la diversité des écoles rabbiniques de
Hillel et Shamai, ..., et des sadducéens ; chacun avait sa
maniére de comprendre et de vivre selon la loi a I'école de ses
propres sages.

Jésus tient la méme position que les esséniens sur le
mariage et sur le divorce

Les esséniens sont opposés au divorce : on ne peut pas
divorcer puisque l'on ne peut pas étre polygame, car au
commencement Dieu a créé I'homme et la femme, il les a fait
un : cela est souvent répété. Jésus utilise les mémes arguments
pris en Genese 2,24, dans les passages du Nouveau
Testament (Matthieu 19, 6 et paralléles). Et s’il y a une
mésentente trop grande dans le couple, la séparation est
permise, mais on ne peut pas se remarier du vivant de l'un des
époux. Alors que les pharisiens ont apporté de nombreux
adoucissements a la loi autorisant a répudier sa femme pour
n‘importe quel motif et a se remarier, il suffit de lui remettre un
acte de répudiation. La position des esséniens et celle de Jésus
sont identiques. D’apreés Deutéronome 24,1-4, Moise a permis
de renvoyer sa femme, mais c’est Moise qui parle et qui I'a
permis, ce n’est pas Dieu qui I’'a dit au commencement quand il
a créé I'hnomme et la femme en Genese 2, 24 ! C'est la un
commandement nouveau de la pratique juive, mais Jésus
précise (Matthieu 19, 8) : « c’est a cause de la dureté de votre
coeur que Moise vous a permis de répudier votre femme ». Puis
seul Matthieu introduit une clause a l'interdiction du renvoi de
sa femme dans la bouche de Jésus « sauf pour motif
d'impudicité » (Matthieu 5, 31-32), ce qui pourrait rejoindre
sans doute les motifs de la pratique essénienne, mais sans
remariage pour autant. Saint Paul reprend ce méme

Pagez 1



enseignement de Jésus dans la Premiére Epitre aux Corinthiens,
7,10-11.

Jésus est opposé aux esséniens sur |'amour du
prochain

En revanche, Jésus est opposé aux esséniens sur |'amour
du prochain. Vous avez appris qu'il a été dit : « Tu aimeras ton
prochain et tu hairas ton ennemi » (Matthieu 5, 43), mais ce
n‘est nulle part formulé ainsi dans la loi de Moise. On lit dans le
psaume 139, 21 : « Je hais ceux qui te haissent... je les hais
d’une haine parfaite... » A Qumran l'ennemi c'est le non-
essénien, les fils de Bélial, parce qu’y est pronée la haine du mal
et des impies, tous les produits de I'esprit mauvais, et qu'il faut
rester dans la compagnie des justes pour bénéficier du salut.
Jésus, lui, prend ici le contre-pied des esséniens. Le passage des
Evangiles sur « Qui est mon prochain » est bien connu . Pour
I'israélite dans le livre du Lévitique c’était |'autochtone, le
résident du pays, ensuite apres l'exil, c’est devenu le juif opposé
au samaritain, mais pour I'essénien, le prochain est uniquement
les fils de lumiere, les membres du courant essénien, comme il
est bien rappelé dans la Regle de la Communauté et ailleurs.

Jésus est opposé aux esséniens sur le sabbat

Dans plusieurs passages de la Bible (Exode 20, 8-13, et
31,12-17, etc.), il est rappelé que le sabbat est sacré, c’est le
jour du repos de Dieu et celui qui profanerait le sabbat, devrait
étre mis a mort. C’est dur mais c’est ainsi. Dans cet esprit-la,
du temps des guerres maccabéennes contre Antiochus IV
Epiphane, peu avant le début du courant essénien, il est rappelé
qu’il est interdit de faire la guerre le jour du sabbat. Toutefois
certains responsables du peuple le permirent. Jésus considere
aussi trés certainement le sabbat comme sacré, mais pas au
point qu’il soit interdit de faire le bien, de guérir, de sauver une
vie, de chasser les esprits impurs, d’ou dans les Evangiles les
nombreux récits de miracles accomplis le jour du sabbat,

Page22



pratique qu’épiaient les docteurs juifs pour prendre Jésus en
défaut et pouvoir le condamner ensuite.

A ce propos, les mémes exemples des manuscrits se
retrouvent dans le Nouveau Testament : par exemple dans
le Document de Damas il est écrit qu'il n‘est pas permis d’aider
une béte a mettre bas le jour du sabbat ou si elle tombe dans
un trou, on ne peut pas l'en sortir. De méme, s'il s'agit d’'un
homme, on ne peut pas |'aider avec quelque instrument mais
uniquement a l'aide de son habit car on ne peut pas porter une
échelle, une corde ou quelque autre instrument. Jésus a repris
ce méme exemple (Luc 14,1-6) : « Lequel d’entre vous, si son
fils ou son boeuf tombe dans un trou, ne I'en retire aussitot ? »,
les pharisiens ne pouvant rien lui répondre, ne pouvaient
gu’approuver et donc reconnaitre avoir assoupli la loi de Moise,
en ne distinguant méme pas les cas entre un homme et une
béte. En conséquence, il est permis de faire du bien le jour de
sabbat.

L'évangile de saint Jean ne rapporte que des miracles
accomplis le jour du sabbat, voulant certainement insister sur la
maniére dont Jésus interprétait la loi. Un tel agir de Jésus en
semaine ne pouvait faire difficulté, sauf si occasion de
blasphéme. « Pour que vous sachiez que le fils de I'homme a le
droit de pardonner vos péchés », il dit au paralytique couché sur
son grabat: « prends ton grabat et marche ». D’ou les
questions : Qui donc est celui-ci qui n‘observe pas le sabbat, qui
fait des guérisons, qui ressuscite les morts, qui pardonne les
péchés et blasphéme ? Cela offensait les docteurs de la loi qui,
eux seuls, croyaient savoir interpréter correctement la loi de
Moise. Or Jésus n’ayant pas été formé par eux a leur école du
temple, il ne pouvait, a leurs yeux, parler avec autorité au sujet
de la loi, ni encore pire s’égaler a Dieu ! Cependant, c’est bien
ainsi que l'avait sitot reconnu le possédé d’'un esprit impur, le
jour de sabbat a Capharnalim : « Es-tu venu pour nous perdre ?
Je sais qui tu es, le saint de Dieu » (Marc 1, 21-28). Ce disant,
le diable dans le cceur du possédé reconnaissait le pouvoir de

Page23



Jésus, enseignant avec autorité, qui vient mettre fin a son
réegne, au regne des ténebres, et inaugurer le regne du Saint, le
regne de Dieu !

Sur ce point-la aussi, Jésus n’a pas suivi la méme position
gue les esséniens. Pour lui, le sabbat est fait pour ’'homme, non
I'hnomme pour le sabbat. Et le fils de I'homme est maitre du
sabbat, se présentant comme I’égal de Dieu dans le livre de
I’Exode.

Qumran atteste la croyance a la résurrection des
justes

C’est la un sujet tres important concernant les croyances,
car dans la Bible ce sujet est a peine effleuré. Il y a bien ca et
la quelques allusions dans Isaie, peut-étre quelques versets de
psaumes ou du Livre de Job mais qui sont tres discutés,
I'essentiel est dans le Livre de Daniel (12, 2-3) mais tres
succinctement présenté ; I'hébreu souvent assez mal traduit est
a comprendre ainsi : « En ce temps-la, ton peuple sera
épargné : beaucoup de ceux qui dorment dans la poussiere
s’éveilleront. Les uns seront pour la vie éternelle, les autres
seront pour I'opprobre, pour I'horreur éternelle », affirmant au
passage la seule résurrection des justes. A Qumran, on a
retrouvé plusieurs textes beaucoup plus explicites montrant par
la que les croyances concernant la vie aprés la mort et I'au-dela
se sont précisées depuis I'exil a Babylone. Le traumatisme de
I'exil a marqué treés fortement les esprits : Pourquoi Dieu a-t-il
abandonné son peuple ? Pourquoi le temple a-t-il été détruit ?
Qu’en est-il de la promesse divine d’un roi fils de David sur le
trone de Jérusalem ? Les sages en particulier se sont posé ces
questions et ont fini par comprendre qu’il ne peut y avoir de
punition collective, que chacun est responsable pour lui-méme.
Mais les punitions ne sont pas nécessairement a attendre dans
cette vie | On voit en effet I'impie prospérer et le juste souffrir
et mourir jeune. La récompense et la punition ne seraient-elles
pas alors attendues apres la mort, car la justice de Dieu et sa
miséricorde ne peuvent étre prises en défaut ? Mais qu’est-ce

Page24



gu’une récompense aprés la mort ? Plusieurs textes nous
montrent que leurs auteurs ont réfléchi a ces questions.

Qumran renforce la croyance en la résurrection des
justes

Plusieurs manuscrits, une relecture du Livre d’Ezéchiel 37,
etc. , laissent entendre que seul le juste ressuscitera, comme il
est esquissé en passant en Daniel 12 en hébreu, car la
traduction grecque a introduit une résurrection générale
acceptée de son temps. Mais le méchant ira a la damnation
éternelle. Un autre manuscrit écrit dans une sorte de credo :
Dieu qui a créé le ciel et la terre, ressuscitera les morts de son
peuple, les bénis, mais les maudits seront pour la mort. Alors
nous rendrons grace et nous vous annoncerons les justices de
Dieu qui délivre les hommes mortels, et ouvre les tombeaux.
Les vivants en ce temps-la seront transformés sans passer par
la mort. Mais a la fin les justes devront faire la traversée du
« pont de I'abime », une croyance héritée du zoroastrisme
connue et insérée dans le manuscrit, car le « pont du trieur »,
connu encore de l'islam, est celui qui opére le tri entre les bons
et les méchants. Alors que les méchants n’arriveront pas a
traverser, ce pont étant devenu trés étroit pour eux, et qu’ils
tomberont frigorifiés dans I'abime de perdition, le juste n‘aura
aucune difficulté a le traverser, le pont s’élargissant pour lui a
cause de ses bonnes actions afin de recevoir les récompenses
et entrer dans le ciel en compagnie des anges. Cette
présentation, certes imagée héritée du zoroastrisme, traduit
bien la conception des récompenses et des chatiments attendus
dans l'lau-dela. C’est sans doute pour cela que bien des juifs
veulent étre enterrés dans la vallée de Josaphat, la vallée du
jugement, portion de la vallée du Cédron qui se trouve
précisément entre le mont du Temple et le mont des Oliviers,
pour étre aux premieres loges lors de la résurrection et du
jugement. C’est vrai pour les juifs mais aussi pour les
musulmans, ce jour-1a, les ressuscités devront traverser sur un
cable tendu du mont des Oliviers au parvis du temple, étre pesés

Page25



sur les balances avant de connaitre leur sort. Cette croyance
partagée par les deux religions vient de la. D’aprés ce manuscrit
de Qumran, les justes seront accueillis au ciel par les anges et
les méchants tomberont « coagulés », « rigides », le mot est
trés fort, dans les abimes. C’est probablement |'origine du
« refrigerium », ce lieu est symbolisé & partir du Moyen-Age par
un lieu de feu purificateur, le purgatoire proprement dit, tandis
gu'il est représenté chez les premiers chrétiens par un lieu de
rafraichissement appelé le refrigerium dans notre conception du
Moyen-Age. Voir aussi une transcription de ce théeme avec
I'image de la porte étroite pour entrer dans le royaume, dans
les Evangiles.

Des textes sur la croyance a la résurrection datant
des deux derniers siecles avant Jésus

Les seuls restes de ce type de manuscrits fragmentaires,
ont permis de faire un pas important dans I'histoire des
croyances. Dans le Nouveau Testament, la parabole du riche et
du pauvre Lazare dont les chiens |échaient les plaies, apporte
aussi son enseignement. Aprés la mort, Lazare est dans le sein
d’Abraham, dans le paradis, et le riche souffre atrocement dans
les flammes éternelles. Et le riche de demander : « Pére
Abraham envoie Lazare tremper son doigt dans l'eau pour me
rafraichir la langue car je suis a la torture dans les flammes...
Envoie Lazare chez mes freres qu'il leur fasse la legon... ». Et
Abraham de lui répondre : « Ils ont Moise et les prophétes, qu’ils
les écoutent... » (Luc 16,19-31). C’est un renvoi clair a I'écoute
de la Parole de Dieu qui seule permet d’étre trouvé juste lors du
jugement. Méme si quelgqu’un ressuscite d’entre les morts, ils ne
seront pas convaincus. Une allusion claire a Jésus ressuscité
d’entre les morts mais que beaucoup de juifs ses contemporains
ne reconnurent pas.

Un autre point important concerne I'état du ressuscité. A la
gquestion des Sadducéens en Matthieu 22, 23-33, Jésus répond :
« A la résurrection, on ne prend ni femme ni mari, mais on est
comme des anges dans le ciel ». De méme saint Paul affirme en

Page26



1 Corinthiens 15, 42-44 : on seme un corps mortel, corruptible,
on ressuscite un corps spirituel dans la gloire, ou encore dans
les Actes des Apébtres 23,8 (souvent mal traduit) ce sujet est
trés bien explicité : « Les sadducéens disent en effet qu'il n'y a
pas de résurrection : ni ange ni esprit, tandis que les pharisiens
professent |'un et l'autre ». Pour sa défense, saint Paul
connaissant bien les positions opposées des deux courants juifs
contemporains, peut ainsi confesser la résurrection de Jésus et
celle des justes. La résurrection n‘est pas un retour a la vie
antérieure, une réanimation d’'un cadavre, comme ce fut le cas
pour la revivification de Lazare a Béthanie, elle est entrée dans
la vie éternelle dans la gloire, en compagnie des anges. Le
ressuscité n‘est pas un ange, il est pareil aux anges et aux
esprits. Dans 1Thessaloniciens 4,16-17, Paul écrit que lorsque
la trompette sonnera, «les morts qui sont dans le Christ
ressusciteront en premier, aprés quoi nous les vivants serons
réunis, transformés, emportés dans les airs a la rencontre du
Seigneur ». Les enseignements de ces divers passages du
Nouveau Testament ont tous leurs premiéres ébauches dans
I’Apocalypse messianique de Qumran : lors du jugement, les
justes vivants seront transformés dans la gloire sans passer par
la mort, et les justes morts ressusciteront pour aller a la
rencontre des anges dans le ciel, sans étre pour autant des
anges, mais vivant alors en leur compagnie en présence de
Dieu. Jésus le premier ressuscité est entré dans la gloire de
Dieu, intronisé a la droite du pere.

On mesure toute l'importance d’avoir retrouvé des textes
sur la croyance a la résurrection datant des deux derniers siecles
avant Jésus, pour mieux comprendre son enseignement dans
les évangiles et les autres livres du Nouveau Testament. Dit en
passant, cette croyance était bien recue des esséniens eux-
mémes, en plein accord avec la notice d'Hippolyte de Rome a
leur sujet contrairement a ce qu’en dit Flavius Joséphe dans
la Guerre. L'étude des manuscrits en témoigne plusieurs fois a
commencer par leur plus ancienne composition connue,

Page27



la Lettre envoyée au grand prétre illégitime, qui linvitait a
revenir de ses interprétations divergentes de la loi.

Les manuscrits attestent pour la premiere fois la
pratique des exorcismes « au nom de YHWH »

Autre point important a souligner, tant les exorcismes
occupent une place centrale dans le Nouveau Testament. Dans
les évangiles (Marc 1, 24-28, etc.), il est tres souvent rappelé
que Jésus a guéri les malades et a chassé beaucoup d’esprits
impurs, et les esprits mauvais obéissaient a sa parole. Ces
esprits reconnaissaient sa mission et son pouvoir divin, son étre
méme, en disant qu’ils savaient qui il était, « le Saint, le Fils de
Dieu », parce qu'il avait pouvoir sur eux ! Dans la scéne de la
tempéte apaisée (Matthieu 8, 23-27), les disciples lui
reconnaissent aussi des pouvoirs extraordinaires, sans que
nous, modernes, ne percevions aussi bien ce que cela voulait
révéler de la personne de Jésus et de son pouvoir sur la création.
Plusieurs savants estiment que la remarque des démons « nous
savons qui tu es, le fils de Dieu » (Marc 5,7 et paralléles) est
une réflexion postpascale qui ne peut étre une authentique
parole de Jésus, une révélation de sa personne durant sa vie
publique. Un rouleau de la grotte 11 de Qumran, rapporte que
David a composé 4050 psaumes, (on en a retrouvé plus de
200 !) dont quatre a fredonner sur les possédés. Ce qui m'a
frappé, en déchiffrant minutieusement un autre petit rouleau de
la méme grotte 11, malgré les cassures et les lacunes, ce fut de
retrouver la formule hébraique ancienne utilisée dans ce genre
d’exercice. C'est « au nom de Yahvé » que l'esprit mauvais est
chassé. « Yahvé » est le nom que Dieu révéla a Moise dans
I’épisode du buisson ardent en Exode 3,14. C'est la la formule
immuable utilisée au cours des siécles pour son efficacité méme.
Or dans tous ces récits, Jésus n’a jamais utilisé la formule « Au
nom de Yahvé, esprit mauvais, sors de cet homme ». Mais Il
commande (Marc 5, 8) : « Esprit mauvais, je te l‘ordonne,
sors ! », I| utilise le « je -ego, moi » et I'impératif, en lieu et
place de la formule « Au nom de Yahvé ». D'ou la réflexion :

Page28



« Et tous étaient effrayés, de sorte qu’ils se demandaient les
uns les autres : Qu’est-ce que cela ? Voila un enseignement
nouveau, donné avec autorité ; il commande méme aux esprits
mauvais et ils lui obéissent ! » (Marc 1,27-28). Cette maniére
d’'opérer signifie que Jésus savait qui il était, qu’il avait
conscience de sa filiation divine et de sa mission, car lui seul
pouvait changer la formule, de telle sorte qu’elle reste efficace.
Or dans sa bouche, elle a toujours été efficace, méme quand les
esprits mauvais étaient « légion ». Et de fait, dans son
enseignement nouveau mais donné avec autorité, la sabbat vy
compris, et sans employer la formule rituelle multiséculaire « Au
nom de Yahvé », les docteurs pharisiens l'ont accusé de
possession démoniaque, de chasser les esprits mauvais au nom
de Béelzéboul.

Jésus change la formule millénaire des exorcismes
qui sont désormais faits en son nom

Béelzéboul signifie en hébreu « le prince des mouches ». Et
Jésus de répondre a |'accusation des pharisiens (Matthieu 12,
22-28) : « Si moi c’est par Béelzéboul que je chasse les démons,
vos disciples par qui les expulsent-ils ? (La réponse sous-
entendue est « Au nom de Yahvé »). « Si c’est par l'esprit/le
doigt (deux variantes) de Dieu que j'expulse les démons, c’est
que le Royaume de Dieu est arrivé pour vous », leur faisant par
la toucher du doigt qu’il est bien le messie attendu, s’ils y
prétent quelque attention. Jésus a donc changé de lui-méme la
formule multimillénaire, car dans chaque civilisation la formule
était « Au nom du dieu tutélaire local » ; Yahvé pour les juifs,
Sin pour un mésopotamien, Allah pour un musulman, et dans
les petites amulettes en métal du III® au VII® siecle aprés Jésus
Christ, écrites par des scribes juifs, on retrouve toujours
I'invocation du nom de Yahvé souvent sous la forme des trois ou
quatre « yod », trés rarement un substitut. Or Jésus n’a jamais
utilisé la formule « Au nom de Yahvé ». Il a méme donné l'ordre
a ses apotres d’aller en mission, « Guérissez les malades et
chassez les esprits mauvais en mon nom ». Et les disciples

Page29



revenaient tout joyeux parce que les esprits mauvais leur
étaient soumis. Sauf une fois, il y en eut un qui leur résista, et
Jésus leur dit que celui-la n’était expulsé que par le jelne et la
priere.

Dans la formule, le « je » de Jésus est ainsi I'égal de
« Yahveé »

Il y a d'autres récits d’exorcismes dans les Actes des
Apoétres (19,12-20), pratiqués par des juifs, des fils d’'un grand
prétre, mais ou la formule « au nom du Seigneur Jésus » n’'a
pas opéré, car l'intention a aussi son importance, ce n’est pas
une formule ou un simulacre thaumaturgique. Comme il en est
a propos du repos du sabbat et du pardon des péchés, cette
pratique nouvelle ou le « je » de Jésus et le nom « Yahvé » sont
interchangeables, nous révele quelle est la vraie origine de sa
personne. Jésus avait donc conscience de son « origine », de sa
filiation, de qui il était et quelle était sa mission dans le monde.
Il na jamais dit « Je suis Dieu, ou le fils de Dieu », mais il a
employé une autre formule « le fils de I'hnomme ». Ses faits et
gestes, ses paroles devaient permettre a ses auditeurs pétris de
culture biblique et d’attente messianique d’ouvrir les yeux et de
voir que les promesses étaient en train de se réaliser devant
eux. Aussi les évangélistes, et saint Jean en particulier,
ajoutent : « Si vous ne croyez pas a ma parole, croyez au moins
a mes ceuvres », qui sont les ceuvres de mon pére, voyez ce que
je dis et ce que je fais, cela aurait di suffisamment leur ouvrir
les yeux ; mais beaucoup avaient les yeux fermés et les oreilles
bouchées, a l'exception des « pauvres dans l|'esprit » qui le
reconnurent. Telles étaient aussi les attentes des esséniens, de
ce que Dieu ferait lors de la venue du prophéte et des messies
comme le précise un manuscrit.

5. Les découvertes de Qumran apportent
énormément a la compréhension de |'univers biblique, de ses
sources, de ses calendriers et de ses pratiques, avec la mise au
grand jour de quantité de variantes textuelles fort intéressantes,

Page3 O



qui montrent que l'autorité des textes n’était pas liée au détail
de la lettre, mais plutdét au contenu du message. Les livres de
Ben Sirac le Sage et de Tobie faisaient partie des textes
reconnus par cette communauté, ainsi que le Premier Livre
d’Hénoch, cité dans le Nouveau Testament, mais il n‘a pas
(encore ?) été retrouvé de trace du Livre d’Esther.

De nombreuses variantes textuelles expliquent
I’histoire ancienne de la transmission du texte biblique

Les différentes copies des livres bibliques contiennent des
variantes textuelles intéressantes pouvant porter sur des mots
ou des phrases en plus ou en moins, et méme parfois un
paragraphe en plus. On a ainsi une idée de la transmission du
texte hébreu de la Bible a ces époques anciennes. L'étude
attentive de la traduction grecque de la Bible, de la Septante en
particulier, ou d’'autres traductions grecques, Ilatines ou
syriagues un peu plus récentes mais anciennes tout de méme,
montre que des chapitres sont plus courts, qu’ils ont changé de
place, que manquent des versets ou que d’autres sont en plus,
tels des doublets avec des variantes, etc. On se demande alors :
quel est le texte inspiré ? Est-ce le texte grec ? Le texte hébreu
derriére le grec, ou le texte hébreu retrouvé a Qumran (mais
loin d’y étre unifié, il contient aussi des variantes), ou le texte
massorétique de la Bible hébraique ? Cela pose des problemes
énormes aux exégetes et aux théologiens qu’ils devront
résoudre. Pour l'instant, I'épigraphiste est encore en train de
déchiffrer au mieux, de compulser les variantes et de sérier les
questions.

L’'autorité des textes était liée avant tout au contenu
du message et pas au détail de la lettre

Devant ces questions de texte plus court ou plus long, ou
d’'inversion de chapitres, on estimait le plus souvent jusqu’alors
que le traducteur en était le responsable, soit qu’il ne
comprenait pas bien et qu’il essayait de s’en tirer au mieux, soit

Page3 1



qu'il était fatigué, ou qu’un courant d’air avait mélangé les
feuillets des codices, ... ! (Mais il n'y avait pas encore de codex,
uniquement des rouleaux). Aujourd’hui, on peut essayer
d’expliqguer certains cas du texte hébreu traduit en grec. A
Qumran on a les deux cas, par exemple pour le Livre du
prophéete Jérémie : trois copies malheureusement incompléetes
du type hébreu massorétique, et trois du type de texte hébreu
traduit en grec dans la Septante, texte plus court et aux
chapitres en ordre différent. Pour I’'essénien, I’'un et I'autre texte
faisaient certainement autorité. L'autorité du texte n’était pas
liée au «iota », la plus petite lettre de |'écriture, mais au
contenu du message, et ce devrait étre le travail des
théologiens, quand ils étudient l'inspiration des Ecritures.

Il y a d’autres apports tres intéressants concernant
I’Ancien Testament

Par exemple, dans une copie du Premier Livre de Samuel de
la grotte quatre, a la fin du chapitre dix et au début du chapitre
onze, dans le texte recu la suture des épisodes est difficile, mais
la copie qumranienne a en cet endroit un paragraphe en plus
sur la guerre de Nahash I'Ammonite a Yabesh de Galaad
(1 Samuel 11,1). Dans leur ensemble les savants israéliens
estiment que cette copie n'a pas grande valeur, il s"agirait d'un
ajout. Pour eux en général tout ce qui n‘est pas le texte
massorétique n’est pas inspiré. Tous les savants ne sont pas
toujours d’accord avec cette position, car un auteur ancien a
bien écrit ce passage un jour au cours d’'une des nombreuses
étapes de la transmission du texte ! On ne peut pas avancer
avec des préjugés. Il faut ouvrir les yeux et essayer de
comprendre et d’expliquer le texte, soit I'ajout soit la
suppression dans une copie, car le texte actuel n’est pas limpide
ni en hébreu, ni en grec. Il a bien une origine ancienne.

Page3 2



Le Livre de Ben Siracle Sageet Ilelivre de
Tobie appartiennent a la liste des livres qui faisaient
autorité a Qumran

A Qumran ont été trouvées des restes de plusieurs copies
en hébreu du livre de Ben Sirac/l'Ecclésiastique, livre qui ne
figure pas dans la Bible hébraique. Ce livre est dans la Bible
grecque et syriaque, et en outre a été retrouvée une copie en
hébreu a Massada, antérieure a 70 de notre ere (siege de
Massada de 70 a 73), trés probablement emportée par un
essénien lors de la prise et destruction de Qumran en 68. Ce
livre fait aussi autorité dans d’autres composions esséniennes
qui en citent des passages comme il en est des autres livres de
la Bible hébraique. De méme, on a trouvé cing copies du Livre
de Tobie, quatre en araméen et une en hébreu. L'araméen est
la langue originelle, mais Tobie n’est pas retenu dans la Bible
hébraique. Par bien des aspects, c’est un texte beaucoup plus
passionnant que les rouleaux d’Esther ou de Judith (d’ailleurs
absents de la bibliotheque qumranienne). Le livre de Tobie est
un livre de sagesse faisant autorité chez les esséniens pour avoir
été retenu et recopié sur plusieurs siecles.

Qumran autorise un regard nouveau sur les sources,
les idées et les pratiques juives

Jusqu’a présent, il était difficile d’utiliser le Premier Livre
d’Hénoch pour connaitre I'évolution des idées juives dans ce
pays aux III® et II®siecles avant Jésus Christ, car était
soupconnée l'insertion d’idées ou de croyances chrétiennes par
les traducteurs grecs et éthiopiens dans un texte plus ancien.
Mais la comparaison avec les fragments araméens maintenant
retrouvés a Qumran permet de se rendre compte de la qualité
de la traduction de I'araméen en guéze via le grec. Si le texte
est fidéle dans les passages retrouvés en araméen, on peut
supposer qu’il I'est aussi pour les passages dont on n’a plus
I'original araméen, a moins que l‘on puisse prouver une

Page3 3



christianisation évidente du passage. En conséquence, cette
découverte devrait permettre d’approcher de plus pres le texte
ancien du livre et de pouvoir l'utiliser pour I'histoire des idées et
des croyances juives qui avaient cours en Palestine aux III®-
Ier siecles avant Jésus-Christ. C'est tout [lintérét d’avoir
beaucoup enrichi le corpus des textes juifs anciens grace a des
compositions peu ou pas connues auparavant. Cela permet de
bien mieux connaitre I'évolution des idées et des pratiques sur
telle ou telle question, alors qu‘auparavant on ne disposait que
des textes bibligues peu nombreux pour cette époque et de
guelques livres péri-testamentaires.

Qumran confirme la peine capitale de la crucifixion en
Israél pour les blasphémateurs et les traitres

Il est écrit au Deutéronome (21, 22-23) : « Si un homme
est coupable d’une peine capitale et qu’il est condamné a mort,
tu le suspendras sur le bois ; son cadavre ne passera pas la nuit
sur le bois, tu I'enterreras le jour méme, car un pendu est une
malédiction de Dieu, et tu ne souilleras pas la terre que Yahvé
te donne en héritage ». C'est la la seule traduction correcte de
ces lignes en hébreu, alors qu’habituellement, sans prendre
garde a la formulation hébraique ancienne, la traduction vy lit la
suspension d‘un cadavre ; or la mention du cadavre ne vient
gue dans la phrase suivante, non dans celle de I'exécution du
coupable. L'hébreu ancien a une formulation qui n’‘est plus
utilisée en hébreu par la suite : dans cette phrase, il y a deux
propositions conditionnelles coordonnées et une proposition
principale, mais par une faute d’‘analyse syntaxique ou une
vocalisation discutable lisant une seule conditionnelle et deux
principales coordonnées, est déformée et trahie la sentence
méme. A Qumréan, plusieurs manuscrits permettent de bien
comprendre ce passage-la encore au cours des premiers siecles
avant Jésus-Christ : deux copies du Rouleau du Temple (LXIV
6-13) précisent les peines capitales en question dans ce passage
biblique, ce que confirme une Interprétation de Nahum.

Page34



Le premier cas concerne « un traitre de la nation juive, qui
livre son peuple a une nation étrangére ou fait du mal a son
peuple », or Jésus est accusé de trahison « Tu t'es fait roi des
juifs » ; « nous n‘avons qu’un seul roi, César... » Depuis quand
les Grands Prétres reconnaissent-ils César comme leur roi ?
C’est la seule fois, c'est pour pouvoir condamner Jésus !

Le deuxieme cas concerne un blasphémateur « un

transfuge au milieu des nations qui maudit son peuple, les fils
d'Israél » : or Jésus est aussi accusé de s’étre fait I'égal de Dieu.
Il a enfreint la loi du sabbat en se déclarant maitre du sabbat a
I'’égal de Dieu dans I'Exode, il a pratiqué des exorcismes en
utilisant une formule blasphématoire (Je = Yahvé), il a pardonné
les péchés, Dieu seul peut pardonner les péchés, il a commandé
aux vents et a la mer qui lui ont obéi, etc., mais pour qui se
prend-il ?
Chacune de ces deux peines capitales bien explicitées mérite la
crucifixion ou suspension sur le bois selon la loi de Moise, mais
il s'agit bien de crucifier les coupables vivants, non de suspendre
des cadavres. Pour étre recevable, I'accusation doit étre portée
au moins par deux ou trois témoins. Dans I’Evangile
de Matthieu, on chercha deux ou trois faux témoins pour pouvoir
accuser Jésus, et le crucifier conformément a la loi. Tous ces
petits détails de I’Evangile ne sont pas anodins. Et Jésus est
méme accusé des deux griefs ! Les deux cas de ces peines
capitales des textes esséniens sont exactement ceux décrits
dans le Nouveau Testament. On comprend alors que les Grands
Prétres et le Sanhédrin aient ameuté la foule et I'aient poussée
a crier : « Crucifiez-le, crucifiez-le ! » ; selon notre loi, il doit
mourir sur une croix. Pilate s’interroge : « Quel crime a-t-Il
commis pour mériter un tel chatiment ? Il n’est pas un brigand
comme les deux larrons pour une crucifixion selon la loi
romaine, d’'ou sa réponse : « Je ne trouve en lui aucun motif de
condamnation ». Les motifs invoqués ne sont pas romains, ils
sont explicitement des motifs juifs de peine capitale par une
crucifixion sur le bois.

Page3 5



Les Grands Prétres juifs avaient le pouvoir de
crucifier des juifs

Flavius Josephe en rapporte trois exemples : en 162 avant
Jésus Christ, le Grand Prétre Alcime crucifia soixante juifs pieux,
Alexandre Jannée I'hasmonéen, en 88, crucifia 800 pharisiens
autour des remparts de Jérusalem et il fit exécuter leurs femmes
et leurs enfants devant eux ; le beau-frere de Jannée, Shimon
ben Shétah, frere de la reine Alexandra Salomé, crucifia
soixante sorcieres, probablement des samaritains, a Ashgelon.
C’était une pratique appliquée par les Grands Prétres depuis des
siecles.

Des manuscrits de Qumran vont dans ce sens.
L'Interprétation du prophete Nahum de la premiere moitié du
Ier siecle avant Jésus-Christ interpréte le passage sur le lionceau
furieux des crucifixions de pharisiens par le Grand Prétre
sadducéen Jannée, crucifixions rapportées aussi par Flavius
Josephe, en précisant qu’il s’agit bien de « crucifier des hommes
vivants comme on faisait auparavant en Israél comme il est écrit
dans I'Ecriture », reprenant en cela les précisions des deux
copies retrouvées (I'une datant de la deuxiéme moitié du
I1¢ siecle avant Jésus-Christ et I'autre du tournant de notre ére)
du Rouleau du Temple, avec le renvoi a Deutéronome 21.
Jusqu’a ces découvertes des manuscrits de Qumran, il était
difficile de comprendre la condamnation de Jésus a la crucifixion
par les autorités juives et de connaitre 'origine mosaique de
cette loi, c’est chose faite maintenant. Un manuscrit araméen
beaucoup plus ancien encore conseille au Grand Prétre de ne
pas se rendre coupable en crucifiant un agitateur car il ne
connait pas tous les mobiles de ses actes, Dieu seul connait le
secret des cceurs, et il jugera lui-méme. Si tu agis ainsi en
suivant ce sage conseil, « tu te feras un nom de gloire et tu ne
seras pas quelqu’'un de [Il'ennemi ». Contente-toi d’une
bastonnade ou chatiment corporel mais pas de peine de mort
par crucifixion. Une telle défense impliqgue que les Grands
Prétres appliquaient cette punition aux époques perse et

Page3 6



hellénistique ancienne. En effet, on n’interdit pas une pratique
qu’‘on n‘applique pas !

En fait, la crucifixion est une peine d’origine cananéenne, on
le sait par une tablette trouvée a Ugarit en Syrie au nord de
Lattaquié, une lettre du roi de Sidon envoyée au roi d’Ugarit,
vers 1200 - 1180 avant Jésus Christ (peu avant la chute de la
ville) ou il est dit que celui qui a blasphémé, qui a trahi, doit étre
soumis a la bastonnade et suspendu sur le bois. Les assyriens,
eux, employaient 'empalement, méthode bien plus rapide mais
tout aussi cruelle.

Les manuscrits de Qumran apportent ainsi tout leur
poids a une relecture des textes anciens

Les manuscrits éclairent a point nommeé les pratiques en
Palestine, relatives a ces exécutions. La venue du messie était
attendue, Jésus est venu mais peu nombreux sont ceux qui I'ont
reconnu. Par ailleurs, une baraita araméenne rapporte que le
Sanhédrin fut privé du droit de condamner quelgu’un a mort,
quarante ans avant la chute du temple. Le temple fut détruit en
soixante-dix ; si on soustrait quarante ans, cela donne l'an
trente. Or les années trente et trente trois sont les deux seules
années ou la Paque tombait un vendredi soir, un sabbat festif,
selon le calendrier luni-solaire en ces années-la. Cela
correspond assez bien aux données évangéliques. C'est dire que
le Sanhédrin avec les Grands Prétres jouissaient de ce droit
encore a cette époque-la. La baraita essaie de justifier apres
coup la chute de Jérusalem et la récente destruction du temple.
Dieu aurait-il permis cela en raison d’une faute des dirigeants
juifs de I'’époque, comme il en fut pour le premier exil, ici la
condamnation d’un innocent, le messie, puisque le mouvement
chrétien que les autorités avaient essayé d’enrayer au dire
des Actes des Apétres, avait pris définitivement son essor ?

Dans une copie du Talmud de Babylone trouvée a Vilnius,
du XII® siecle, on lit au traité Sanhédrin que nos Grands Prétres
condamneérent Jésus de Nazareth a la crucifixion lors de la

Page3 7



Paque. Et le Talmud qui n’a rien d’un écrit chrétien, ne peut étre
jugé partisan. Il y a la encore quelques réminiscences des faits
qui sont passées méme dans la tradition juive ancienne. Il est
intéressant de le relever. Quand cette copie du Talmud arriva a
Bar Ilan, la banlieue orthodoxe de Tel Aviv au début des années
1990, les media en parlérent pendant une dizaine de jours. Mais
quand ce sujet-la fut soulevé, black out total, cela donnait trop
de poids aux récits des Evangiles et aurait pu raviver
I'antijudaisme ou l'antisémitisme. Mais que des Grands Prétres
et le Sanhédrin aient pu commettre des fautes, cela releve de
I’histoire seule.

6. Les manuscrits de Qumran sont trés utiles pour éclairer
le contexte juif du Nouveau Testament et de nombreux
détails des Evangiles qui étaient difficilement compréhensibles
jusqu’ici. La salle choisie par Jésus pour son dernier repas, le
Cénacle, était située sur le Mont Sion, dans le quartier essénien
de Jérusalem, et ceci explique parfaitement les événements et
le calendrier de la derniere semaine de Jésus a Jérusalem.

Des apports qui expliquent certaines énigmes du
Nouveau Testament

Ainsi par exemple un rouleau du Premier Livre de
Samuel de la grotte 4 (il y a plusieurs copies fragmentaires de
ce livre) au premier chapitre, 1,11 et 22. Dans sa priere pour
que Dieu se souvienne de sa servante et lui donne un fils
d’homme, Anne promet de «le donner a Yahvé
comme nazir pour toujours, tous les jours de sa vie », avec une
importante variante textuelle (un oubli dans Ile texte
massorétique par saut visuel du mot « pour toujours » a son
identique un peu plus loin dans la phrase ?) mais variante
gu’appuient Flavius Josephe et tres partiellement la Septante.
Le mot important « nazir », « voué, consacré » peut, dans
I’écriture de ce manuscrit qui ne distingue pas la semi-consonne
ou semi-voyelle /6, se lire aussi bien « nazor ». Cette lecon

Page3 8



longue du chapitre portant une proposition propre a ce
manuscrit, expligue opportunément un passage jusque Ila
énigmatique de Matthieu 2,23 : « Joseph vint s’établir dans une
ville appelée Nazareth. Ainsi devait s’accomplir l'oracle des
prophetes : On l'appellera Nazbréen ». Cette forme est attestée
ailleurs en Matthieu, Luc, Jean et les Actes des Apoétres, alors
gue « Nazarénien » est celle adoptée par Marc et Luc, voir ci-
dessus Marc 1,24 a propos des exorcismes : « Que nous veux-
tu, Jésus le Nazarénien »). Il n'y a pas d‘autre livre des
prophetes (le Livre de Samuel est compté parmi les livres
prophétiques) qui puisse étre invoqué a ce propos, et cela a
causé bien des spéculations jusqu’a présent pour rendre compte
de ce verset de Matthieu. Dans aucune traduction ou
commentaire de la Bible, n‘est cité en marge ou en note un
renvoi indiquant de quel livre de prophéte il s'agit. Déja le
patriarche nestorien Timothée I, lors de la découverte des
manuscrits dans la région vers 780-785, avait demandé a des
juifs qui lisaient I'hébreu, si dans ces copies de |’Ancien
Testament se trouvait ce verset ainsi que quelques autres
versets qui ne sont ni dans le texte hébreu, ni dans le grec ni
dans la Peshitta, la Bible syriaque, auquel cas « ces livres sont
plus exacts que ceux possédés par les Israélites ou par nous ».
Mais il neut aucune réponse de ses interlocuteurs qui n’étaient
pas intéressés par ces manuscrits contenant des variantes du
texte hébreu recu par eux. A mon sens, on peut maintenant
trouver la réponse dans ce type de copie qumranienne
de Samuel. Et Matthieu est un autre témoin de ce genre de
copie hébraique du livre en Palestine quand il a composé son
évangile ; il avait sous les yeux soit une copie en hébreu que
I’'on pouvait lire dans un sens ou dans |'autre, soit une traduction
grecque palestinienne qui avait déja fait le choix de lire nazor et
non pas nazir. Avec la publication de ces fragments est enfin
connue l'origine de ce verset du livre prophétique cité
par Matthieu pour nazbraios - Nazoréen, jouant sur les mots
avec Nazaréen/Nazarénien (voir Actes des Apdtres 4,10). Or ce
titre donné au messie a son importance, puisque sur le

Page3 9



« titulus » de la croix, Pilate écrira : INRI, c'est a dire Jesus
nazarenus rex judaeorum. On voit par la qu’'une étude précise
des fragments, jusque dans les détails de leur écriture, peut
avoir toute son importance et apporter des solutions
inattendues.

Le Premier livre d’Hénoch, cité dans le Nouveau
Testament (Jude 1,14) était déja reconnu comme
normatif ou faisant autorité a Qumran

Plusieurs copies d’un livre trés important ont été retrouvées,
encore en travail d’édition officielle. Il s’agit des fragments en
araméen du Premier Livre d’Hénoch. Dans le Nouveau
Testament, il y a dans I’pr/"tre de Jude qui ne compte qu’un seul
chapitre, une seule citation et cela par deux fois : « comme |l
est écrit dans le livre du prophete Hénoch.. ». Méme en
cherchant bien dans la Bible, on ne trouve pas ce Livre
d’Hénoch. A Qumran on en a 8 ou 9 copies trés fragmentaires,
en arameéen, et deux copies du Livre Astronomique d’Hénoch,
mais le texte n‘a été gardé en entier que par des copies du
Moyen Age de traductions en ancien éthiopien. Le texte
araméen a d’abord été traduit en grec et du grec en guéze ou
ancien éthiopien. C’est parce que ce livre ancien est canonique
chez les éthiopiens, comme le livre des Jubilés et
les Testaments des Douze Patriarches, qu'ils ont été conservés
et copiés pendant des siecles jusqu’a aujourd’hui. Derniérement
on en a retrouvé bien d’autres copies des XVI¢ -XVII¢ siecles qui
sont en travail d’édition et d’étude, mais le travail d’édition d’un
texte critique sera long compte tenu des nombreuses variantes.

Les manuscrits de Qumran aident a mieux
comprendre des passages du Nouveau Testament

Il a déja été fait allusion de Matthieu 2,23. Mais plus j'étudie
les manuscrits de Qumran, ce que j'ai commencé a faire il y a
plus de quarante ans, plus je vais de surprise en surprise. La
lecture des passages du Nouveau Testament fait remonter a ma
mémoire telle ou telle allusion a des passages et a des pratiques

Page4o



autrement inconnues ! Cela aide a mieux comprendre les textes
et leurs insertions dans l'espace et le temps. Jésus n’est pas
venu en Gréece ou a Alexandrie, dans le milieu égyptien, dans le
milieu hittite, accadien ou autre, il est venu en Palestine et a
cette époque-la. Comme |'écrit Luc 2,1 ss dans I'évangile lu a la
féte de Noél : « L'édit de César Auguste ordonnant de recenser
toute la terre, (...) , Marie mit au monde Jésus a Bethléem en
Judée (... ) ». Le temps était venu, prét pour accueillir le Verbe
de Dieu dans son incarnation.

« Il sera grand, il sera appelé fils du Tres-Haut, (...)
et son royaume est éternel »

Parmi les manuscrits araméens de Qumran, j'ai publié un
gros fragment, la copie datant au plus tard du milieu du
I1¢ avant Jésus Christ, un fragment d’apocalypse qui annonce
qu’a l'avenir il y aura des guerres entre royaumes, provinces,
etc., et puis viendra quelqu’un : « Il sera grand, il sera appelé
le fils de Dieu, le fils du Trés-Haut on le désignera, (...), il jugera
la terre dans la vérité et tous feront la paix, son royaume est
éternel, etc. ». On retrouve exactement les mémes expressions
dans I'’évangile de Luc (1,32-35) ! D’ou la question : Luc aurait-
il connu ce texte-la, ou bien est-ce qu’il circulait d’autres
compositions semblables ? A Qumran, les esséniens
connaissaient ces anciennes traditions recues des peres et ils les
ont précieusement recopiées et transmises au point qu’elles
étaient encore partagées au I¢" siecle de notre ére.

A propos du passage des Béatitudes dans les
évangiles de saint Matthieu et saint Luc

Un manuscrit en hébreu de Qumran contient une séquence
des béatitudes. Bien que le début de ce paragraphe d’un rouleau
de sagesse soit perdu, on peut avoir assez bien une idée de ce
gu’il pouvait contenir, puisque sont conservées cing béatitudes
a la suite, quatre de type court, et une derniére de type long.
Comme la premiere conservée fait, par les suffixes féminins,
allusion soit a la sagesse soit a la loi, mots féminins en hébreu,

Page4 1



ou aux deux a la fois, il devait y avoir auparavant au moins une
ou plusieurs autres béatitudes comprenant ce genre de
vocabulaire repris par la suite par simple rappel. Je partis alors
a la recherche de groupements comprenant au moins six
béatitudes. L'évangile de Matthieu au chapitre cing, ouvre le
premier discours de Jésus, en le présentant comme le nouveau
Moise, qui donne sa nouvelle loi sur la montagne

« Bienheureux les pauvres dans l'esprit... » (Matthieu 5, 3-12).
C’est la premiére fois que I'on a dans un texte hébreu la formule
« les pauvres dans l'esprit », séquence qui apparait au moins
quatre fois a Qumran, et jamais ailleurs dans toute la littérature
hébraique. Intriguant  n’est-ce  pas! Or la liste
de Matthieu comprend huit béatitudes de type court et une de
type long. En étudiant de prés la composition du passage et en
comptant les mots dans les strophes, on reléve deux strophes
de quatre (2x4 = 8) comprenant dans l'ordre les versets 3.5.4.6
(avec plusieurs manuscrits), puis les versets 7.8.9.10, et une
troisieme, la neuvieme béatitude composée des versets 11-12 ;
toutes les trois strophes ont le méme nombre de mots en grec.
A Qumran, je retrouve le méme arrangement dans la strophe
des quatre béatitudes de type court et dans la strophe avec celle
de type long. J’en ai déduit que devait manquer une premiere
strophe de quatre béatitudes de type court au bas de la colonne
précédente, et ainsi je retrouverai aisément les trois strophes
avec le méme nombre de mots dans chacune aussi en hébreu.
En effet, sont inconnues dans la littérature hébraique et
pseudépigraphique des compositions avec cing, six ou sept
béatitudes. On a donc affaire a un méme genre littéraire attesté
dans ce pays bien avant le Nouveau
Testament. Matthieu aurait-il connu ce genre-la et, I'adoptant,
I'aurait adapté en grec pour présenter Jésus, nouveau Moise et
nouveau Maitre de sagesse ? Sans doute, Matthieu reprend
avant tout un enseignement de Jésus, mais la maniere de
composer n‘est pas nouvelle, elle est locale, palestinienne ! La
neuvieme béatitude de type long amorce le discours sur la
montagne en passant du style impersonnel au style personnel.

Page42



Pour appuyer cette séquence de huit béatitudes de type court,
dans le passage correspondant saint Luc a gardé les deux
strophes de 2x4 = 8, mais il en a recomposé tout le contenu : il
a réduit la béatitude de type long de Matthieu en la joignant a
trois, retenues et réécrites, de type court pour la premiére
strophe, mais toutes les quatre dans le style personnel de la
deuxieme personne, consacrant la strophe suivante a quatre
malédictions correspondantes. En s’adressant manifestement a
des lecteurs de culture grecque qui ne sont pas familiers de la
culture biblique palestinienne, saint Luc a supprimé I'expression
unique des <« pauvres dans l'‘esprit» qui leur serait
incompréhensible, et il a pris de grandes libertés dans la
composition de ce genre littéraire particulier dont il n’était
visiblement pas familier.

Le théme et l'enseignement des quatre malédictions
regroupées en saint Luc en opposition aux quatre béatitudes se
retrouve d’une autre fagcon en saint Matthieu, mais a la fin du
cinquieme et dernier discours de Jésus sur le jugement dernier,
formant une inclusion manifeste avec le début du premier
discours : seront bénis et bienheureux ceux qui ont suivi et
appliqué l'enseignement de la nouvelle loi et malheureux ou
maudits tous les autres ! Chaque évangéliste a transmis le
message de Jésus mais dans une inculturation propre a son
auditoire. Le manuscrit qumranien permet encore une fois de
mieux saisir I'enracinement de I'enseignement de Jésus dans le
milieu culturel palestinien.

La Communauté suivait le calendrier solaire
contrairement au calendrier luni-solaire du temple

Le calendrier tient une place importante et méme centrale
dans toute civilisation, puisqu’il reégle la vie dans la société et en
particulier la vie religieuse d’'un groupe : les fétes, les temps et
les moments. Les hasmonéens ont adopté le calendrier luni-
solaire de 354 jours l'an mais les esséniens ont gardé le
calendrier sacerdotal ancien des fétes a jours fixes dans la
semaine d’apres leurs quantiemes du mois, contrairement aux

Page43



jours mobiles dans le calendrier luni-solaire. Le calendrier
solaire de 364 jours se retrouve dans la Genése, parfois un peu
caché, mais en lisant entre les lignes on en a bien des traces. Il
est présent dans bien d’autres livres et particulierement dans
les écrits qumraniens. Pour les esséniens, le calendrier solaire
sacerdotal est ancien (assez proche du comput de notre
calendrier de 365 Jours et quart) et le seul révélé. Aucune féte
juive ne tombe le jour du sabbat. De ce fait, il n'y a pas a
trancher entre la priorité du sabbat sur la féte. Alors que dans
le calendrier luni-solaire, il y a assez souvent chevauchement,
et la Paque par exemple peut tomber un sabbat, de méme la
Pentecbote avec l'offrande de la gerbe, ce qui n’arrive jamais
dans le calendrier solaire essénien. En effet, on ne peut rien
faire, le jour du sabbat, de ce qui est prescrit pour ces fétes-la.
Et I'usage de ces différents calendriers se pose avec acuité pour
la derniere semaine de Jésus a Jérusalem.

L'usage de ces deux calendriers a I'époque de Jésus
explique des dissonances dans les évangiles

Ceux qui ont suivi I'émission Corpus Christi de ARTE dans
les années 1996-97, ont pu noter que j‘ai été interpellé assez
sechement sur ce sujet au motif que je ne connaissais pas les
Ecritures. C'est sans doute vrai, cependant peut-on essayer de
rendre compte des textes ? A propos de I'onction & Béthanie, les
évangiles synoptiques rapportent : « La Paque et les Azymes
étaient dans deux jours » (Marc 14,1 et paralléles), et I’évangile
de Jean écrit : « Six jours avant la Paque,... » (Jean 12,1).
« Quelle date est historiguement recevable? Les deux!
Impossible », me répondit-on, « Les évangiles ne sont pas des
livres historiques ! ». Evidemment, les journalistes jugent de
tout en connaissance de cause! Mais y a-t-il vraiment
contradiction ? Il faut y regarder de plus pres au cas ou les récits
ne suivraient pas le méme calendrier.

Il est maintenant manifeste que ces récits ont été rédigés
en suivant deux calendriers différents selon le point de vue et
I'enseignement de Jésus que leurs auteurs voulaient mettre en

Page44



valeur : le calendrier luni-solaire officiel suivi par les pharisiens
et les sadducéens et le calendrier solaire suivi par les esséniens
expliquent les dissonances. Dans sa chronologie des
événements, saint Jean suit toujours le calendrier officiel des
pharisiens et des sadducéens, puisque Jésus fréquentait le
temple et se rendait a Jérusalem pour les fétes tout au moins.
Comme selon ce calendrier la Pague tombait un vendredi soir
cette année-la (Jean 19,14.31.42, Matthieu 27,62, Marc 15, 42
et Luc 23,54), les six jours ramenent au soir du sabbat
précédent a Béthanie. Aprés l'onction a Béthanie avec la
question « le premier jour des Azymes ou l'on immolait la
Paque, les disciples disent a Jésus : Ou veux-tu que nous
fassions les préparatifs ? », les synoptiques (Matthieu,
Marc et Luc) adoptent tous les trois, et pour cet épisode
uniquement, le calendrier solaire essénien. Jésus envoie alors
deux disciples en leur disant : « Allez en ville, vous trouverez un
homme qui porte une cruche d’eau, vous le suivrez et dans la
maison ou il entrera, vous demanderez au maitre de maison :
Le Maitre te fait dire : Ou est ma/la salle ou je pourrai manger
la Paque avec mes disciples. Et il vous me montrera a I'étage
une grande salle, ... ? » (Marc 14,12-15). « Dans deux jours »
(Marc 14,1 et paralleles), c’est la date de la Paque selon le
calendrier solaire essénien. Le 14 nisan marque toujours le
dernier jour de la deuxieme semaine du mois ou est célébrée la
Paque, mais pour les esséniens, le 4¢ jour de la création ou Dieu
sépara la lumiere des ténebres, qui court du mardi soir a
mercredi soir, est le premier jour du comput. Le 14 au soir, deux
semaines plus tard, est donc chaque année immanquablement
le mardi soir. Mais pour les pharisiens et les sadducéens, le
premier jour des Azymes, qui est le sabbat commencant avec la
Paque, était cette année-la six jours apres I'onction a Béthanie ;
il commencait donc un vendredi soir a la tombée de la nuit avec
le début du sabbat, qui était de fait cette année-la un sabbat
solennel ou de féte ! Manifestement le comput ne suit pas le
méme calendrier, mais il est toujours dans la méme réalité

Page45



historique. Tout dépend selon quel calendrier sont décrits les
événements.

Le dernier repas de Jésus se comprend mieux grace
aux manuscrits de Qumran

Dans les synoptiques, le dernier repas de Jésus se passe
dans une maison ou réside un maitre de maison, ou un homme
porteur de cruche fait la corvée d’eau, ce qui est assez
inhabituel, car ce sont les femmes ou les enfants qui vont
chercher I'eau a la seule source de Gihon dans le Cédron, pas
un homme a moins d’un esclave ou d'un membre d‘une
communauté particuliere. On sait aussi toute I'importance de
I'eau pour les purifications chez les esséniens, et a plus forte
raison pour la féte, ce que soulignera aussi en particulier
I’évangile de Jean pour ce repas d’adieu. Dans les synoptiques
Jésus prend du pain, dit la bénédiction et le distribue, puis il
prend la coupe, dit la bénédiction et fait de méme. On a
beaucoup écrit pour savoir de quelle coupe il pouvait s'agir ? De
la premiere coupe, de la deuxieme, de la troisieme ou de la
quatrieme, selon le rituel juif du séder observé jusqu’a nos
jours ? Faux probleme ! Dans les synoptiques, la maniére de
décrire le dernier repas de Jésus est précisément le cérémonial
d’'un repas festif essénien : la bénédiction sur le pain et la
bénédiction sur le vin, et rien d’autre ; c’'est le prétre en chef
qui commence la bénédiction, et évidemment pour I‘occasion de
la Paque dans ces temps de leur exil du temple, sans agneau
pascal, puisque les esséniens ne peuvent immoler au temple
impur a leurs yeux.

Dans I’Evangile de Jean (Jean 13), Jésus arrive de nuit, se
met a table avec les disciples. Puis il se leve de table, quitte son
manteau (il avait un manteau ! D’apres Flavius Joséphe on sait
que les esséniens quittaient leur habit de travail et revétaient
un manteau blanc pour les repas, on doit aussi se souvenir de
I'importance de I'eau et des purifications pour les esséniens),
ayant donc quitté son manteau, il prend un linge et un bassin et
lave les pieds des disciples. Pierre réagit : « Toi, Seigneur, me

Page46



laver les pieds ! Non, jamais ! » Il ne pouvait pas comprendre
alors, car en entrant, il avait fait ses ablutions rituelles des pieds
et des mains comme tout bon juif. Et Jésus de lui dire : « Ce
que je fais la, tu ne le sais pas maintenant, tu comprendras plus
tard. (...) Si je ne te lave pas, tu n‘as pas de part avec moi ».
Alors Pierre se reprend : « Alors, pas seulement les pieds, mais
aussi les mains et la téte », Jésus lui dit : « Celui qui a pris un
bain est pur, vous étes purs, pas tous cependant. » Il savait qui
allait le livrer. Judas a lui aussi été lavé par Jésus, mais il ne
pouvait accepter la signification du geste de Jésus, ayant déja
décidé de le trahir en acceptant le prix convenu de la trahison.
Judas a aussi pris la bouchée, mais aussitot se sentant
démasqué comme traitre, il sortit. Et Jean précise que Satan
était dés lors entré en lui et que, sorti, il faisait nuit. Mais il
faisait déja nuit quand ils ont commencé le repas !

Il ne s’agit donc pas de la nuit, I'obscurité naturelle, mais
de la nuit du regne de Bélial/Satan, de l'esprit de ténebres,
opposé a l'esprit de lumiére. Dans le récit de la Céne selon Jean,
la théologie est essénienne, le combat de la lumiéere et des
ténébres, alors que dans les synoptiques, le repas de l'institution
de l'eucharistie est décrit selon le rite du repas pascal essénien
sans agneau. Dans Jean, le lavement des pieds est sacramentel,
seul Jésus pouvait laver les pieds avec cette signification
pléniere, parce que le fait d’accepter d’étre lavé par Jésus
entend signifier que |'on accepte de participer a la mort
sacrificielle rédemptrice de Jésus sur la croix pour le pardon des
péchés. Il n’y a pas de partage entre la possession par le diable
et I'appartenance au service que vient d’accomplir le Serviteur
et Maitre Jésus. C'est le choix du salut ou de la perdition, comme
dans les possessions diaboliques : « Es-tu venu pour nous
perdre ? » C'est le sang versé par Jésus sur la croix qui lave le
péché. C’est bien plus profond que le lavement des pieds dans
nos cérémonies, méme s'il entend signifier I'amour du prochain
et le service. Seul le geste de Jésus est sacramentel, comme les
paroles des synoptiques sur la coupe : « Ceci est mon sang
versé pour la multitude en rémission des péchés », ou sur le

Page47



pain : « Ceci est mon corps livré pour vous ». Chacune des deux
traditions a souligné un aspect particulier et spécifique de ce
dernier repas de Jésus avec les Douze avant sa mort a célébrer
en mémorial.

Jésus a pris son dernier repas en suivant le calendrier
essénien, dans leur quartier sur le mont Sion

Ce cadre chronologique est trés important pour comprendre
la derniere semaine de Jésus a Jérusalem. Jésus a tres
vraisemblablement célébré son repas d’adieu le mardi (saint) au
soir, le soir de la Paque des esséniens. Mais les esséniens ne
pouvant pas immoler au temple, tant que le temple était impur,
ils célébraient leur repas sans agneau pascal, ce qui rapproche
encore davantage le « repas pascal » essénien du repas d’adieu
de Jésus dans un cadre pascal sans agneau. C’est dans ce cadre-
la que Jésus a donné ses instructions au cours du dernier repas
avec les siens. Pour lui la Pague sera nouvelle dans le Royaume,
comme le rappellent les synoptiques (Luc 22,14-18). D’ailleurs
quand Jésus dit a Judas : « Ce que tu as a faire, fais-le vite »,
et que Judas sortit, Jean précise que personne ne comprit
pourquoi il lui disait cela, et méme que « plusieurs pensaient
que Jésus voulait lui dire : « Achete ce qu’il nous faut pour la
féte, ( ...) » (Jean 13,27-30), c’est donc clairement signifier que
la féte n’avait pas encore commencé pour lui et pour le groupe
qui suivait habituellement le calendrier officiel luni-solaire, ce
que confirme une autre remarque de Jean 18,28 : « Eux-
mémes (les grands prétres) n’entrerent pas dans le prétoire,
pour ne pas souiller et pouvoir ainsi manger |'agneau pascal ».
De fait, Jésus est crucifié au moment ou |'on sacrifie au temple
les agneaux pour la féte de la Paque, le vendredi aprés-midi
selon le calendrier officiel, puisqu’il n'était pas permis de le faire
cette année-la a la tombée de la nuit, le sabbat commencant. Et
Jésus meurt sur la croix au moment méme ou étaient immolés
les agneaux au temple, ce qui a donné lieu a l'identification de
Jésus a l'agneau pascal, I’Agneau de Dieu, et a la formule de
la Premiére Epitre aux Corinthiens 5,7 : « Le Christ, notre

Page48



Paque, a été immolé ». Jésus n’'a pas pu, cette année-la, manger
la Paque selon le calendrier qu'il suivait habituellement pendant
toute sa vie publique et il n’a pas changé de calendrier ce soir-
la. Mais il a pris son repas d’adieu dans le cadre pascal du
calendrier essénien, dans la maison des esséniens sur le mont
Sion. Les quatre évangiles se retrouvent ensuite avec la méme
chronologie du calendrier luni-solaire pour désigner le
lendemain de ce « sabbat solennel » , le sabbat de la Paque
juive, lorsque les femmes vont au tombeau (Jean 19,14.31.42 ;
20,1, Matthieu 27,62 ; 28,1, Marc 15,42 ; 16,1-2, Luc 23,54 ;
24,1).

Cette hypothése donne cohérence a nombre de
détails des évangiles

Ni les Grands Prétres ni personne d‘ailleurs ne pouvait
imaginer que Jésus pouvait se rendre, ce soir-la, chez des
esséniens qui fétaient leur Paque, entre eux dans la pureté la
plus parfaite. Mais Jésus, sachant tout ce qui allait lui arriver, a
voulu prendre son dernier repas dans Jérusalem méme, la ville
remplie de significations dans les Ecritures et pour leur
accomplissement méme ; Il avait certainement noué des
connaissances et des relations avec des esséniens de Jérusalem
qui étaient eux-aussi en conflit ouvert avec les pharisiens et les
sadducéens sur bien de leurs pratiques. Il avait certainement
rencontré des esséniens lors de ses divers séjours en ville, et lui
aussi avait des motifs de conflit avec les autorités juives du
temple et les docteurs de la loi. Il a décidé de prendre ce repas
d’adieu avec les siens chez eux, dans la chambre haute, mais
chaque groupe a part, sans mélange entre eux pour des
guestions de pureté rituelle, et tout en observant des calendriers
différents. Ainsi Jésus est entré de nuit, ni vu ni connu des
Grands Prétres, des sadducéens et des pharisiens, il leur est
passé entre les doigts, alors qu’ils avaient décidé de l'arréter
avant la féte. Personne n’aurait pu imaginer que Jésus puisse
fréquenter les esséniens ce soir-la. Il a fallu un traitre de son
groupe pour le dénoncer et le leur livrer. Jésus savait d’avance

Page49



tout ce qui allait arriver. II a tout fait en préscience
(voir Jean 13). Il est important de comprendre cela si on veut
saisir qui est Jésus, sa psychologie et ce qu’ll voulait faire et
laisser en mémorial de sa mission salvifique, les instructions
données a ses disciples qui devaient prolonger sa mission dans
I'annonce du Royaume.

Cette compréhension rejoint la tradition recue du Seigneur
gue nous a transmise saint Paul dans la Premiére pr/"tre aux
Corinthiens 11,23-27 a propos du repas du Seigneur : « Le
Seigneur Jésus, la nuit ou il fut livré, prit du pain et, apres avoir
rendu graces, le rompit et dit : Ceci est mon corps rompu pour
vous ; faites ceci en mémoire de moi. De méme, apres le repas,
il prit la coupe en disant : Cette coupe est la nouvelle Alliance
en mon sang ; toutes les fois que vous en boirez, faites-le en
mémoire de moi, (...) ». Dans cette tradition, la plus ancienne
connue des paroles du Seigneur, il est bien précisé « la nuit ou
il fut livré », non « la nuit ou il fut crucifié », qui e(t été la
formule attendue si la Ceéne avait eu lieu le jeudi soir dans une
chronologie toute différente. Cette formulation distingue
clairement la nuit de 'arrestation de Jésus de la nuit/jour de la
crucifixion. Ainsi se comprend pourquoi les chrétiens
Quartodeciman ont pendant des siécles jeuné les mercredi et
vendredi de la semaine sainte en mémorial de I'arrestation de
Jésus et de la crucifixion, prolongeant les données de la
« Didaché », le plus ancien calendrier chrétien, du début du
II¢ siecle relatant ces événements, celles de la Didascalie des
Apétres, d’Epiphane, (..), qui situe la Céne le mardi soir,
I'arrestation la nuit du mercredi et le crucifiement le vendredi.
L'autre tradition plus tardive, dépendant d’une déduction
exégétique, situe la Céne le jeudi soir.

Cette maniere de voir rend compte aussi du reniement de
Pierre a qui Jésus avait dit : « Avant que le cog chante, tu
m’auras renié trois fois ». Le coq chante des les premieres
lueurs de l'aube, et les trois reniements de Pierre n‘ont pas eu
lieu en quelgues minutes, mais il a nié connaitre Jésus depuis

PageSO



I'arrestation a Gethsémani jusqu’a la crucifixion, soit trois aubes
ou trois jours. De méme, la présentation de Jésus aux grands
prétres et la réunion du Sanhédrin n‘ont pas eu lieu aux aurores
de la nuit de l'arrestation, le vendredi matin, mais aux heures
ouvrables du mercredi matin, avec une premiere condamnation,
et une deuxieme réunion du tribunal le jeudi matin pour
confirmer la sentence, Jésus n‘ayant opposé aucune défense, et
enfin il fallait obtenir I'aval de Pilate, représentant du pouvoir
romain, le vendredi matin, pour I’'exécution de la sentence avant
la féte. Car la loi juive ne permet pas d’exécuter quelqu’un
pendant la féte. En effet, pour une peine capitale, d’apres la loi
juive (Mishna, Sanhédrin 4, 1), le jugement et le verdict de
condamnation doivent avoir lieu a deux jours d’intervalle
(jamais de nuit), et ils excluent la veille d'un sabbat ou d’un jour
de féte. Pilate ne trouvant aucun motif de condamnation selon
la loi romaine, la peine juive de la condamnation a la crucifixion
est bien la décision du Sanhédrin présidé par les grands prétres.
C'est aussi ce que déclare Pierre devant le Sanhédrin dans
les Actes des Apoétres 4,10 : « Celui que vous, vous avez
crucifié¢, Dieu I|'a ressuscité », d'ou encore la phrase
du Credo « crucifié sous Ponde Pilate », mais avant la féte,
puisque Simon de Cyrene qui entrait en ville, a aussi été
réquisitionné pour aider a porter la croix. On ne peut rien porter
le sabbat, ni procéder a une exécution, pas méme sacrifier un
animal, et un sabbat solennel qui plus est. Les évangiles
synoptiques en particulier donnent l'impression d’avoir tout
blogué en un seul jour (nuit et vendredi matin) mais il faut y
regarder de prés (Marc 14,53-64 et paralléles) réunion chez les
grands prétres et le sanhédrin le mercredi, (Marc 15,1 et
paralleles) réunion et verdict du Sanhédrin le jeudi, puis
(Luc 23,6-12) comparution devant Pilate et Hérode le jeudi
(soir ?), et (Luc 23,13) ratification romaine de la condamnation
d’un agitateur qui souleve le peuple le vendredi matin, et enfin
la mise en croix dans la journée du vendredi et la descente de
la croix et la mise au tombeau avant le sabbat solennel.

Page5 1



Qumran précise la figure de Melkisédeq de
I’Epitre aux hébreux

Cette Epitre est écrite en grec mais trés probablement
pensée en hébreu dans le style des compositions qumraniennes
en hébreu, pour des destinataires juifs parlant hébreu qui
étaient, selon moi, principalement des esséniens convertis,
ayant reconnu Jésus comme le messie, le sauveur attendu. La
figure centrale de I'Epitre aux Hébreux est Melkisédeq. Dans la
Bible, Melkisédeq ne se trouve que dans deux passages,
en Genese 14,18-20 et trois mots énigmatiques du psaume
110 : « Tu es prétre a jamais selon l'ordre de Melkisédeq ».
Dans la Geneése, le roi-prétre Melkisédeq n‘a ni pére, ni mere.
Faire une théologie de I'Epitre aux Hébreux avec ces seules
références est difficile sinon une gageure. On a trouvé dans la
grotte 11 de Qumradn des fragments, qui permettent de
recomposer une bonne colonne, et des restes de deux autres ;
le personnage central est Melkisédeq qui est vu comme une
figure salvifique, mais de type angélique, comme un super-
archange, lors de la remise des dettes.

Dans I'Epitre aux Hébreux, il est écrit : « A quel ange Dieu
a-t-il dit : Assieds-toi a ma droite (...) » (Psaumes 110), et « Tu
es mon fils, aujourd’hui je t'ai engendré ? » (Hébreux 1,13 et
5,5-6). Jésus, le nouveau Melkisédeq, est bien plus qu’un super-
archange, bien au-dessus de Melkisédeq pour assurer le pardon
lors de la remise des dettes. La lecture de ces textes
(voir Deutéronome 15,1 ; 31,10) faite pour le kippour devait
rappeler aux esséniens convertis qui connaissaient ce rouleau
avec ses attentes eschatologiques, que le Melkisédeq qu’ils
attendaient, est Jésus, le roi-prétre par excellence, le fils de
Dieu, bien au-dessus des anges, qui a fait la remise une fois
pour toutes dans son sacrifice, et seuls les esséniens convertis
pouvaient saisir parfaitement tout le contenu de cette Epitre. A
mon avis, ce sont des esséniens de Jérusalem ou des villes et
villages de la Judée, des hébreux qui lisaient et écrivaient en
hébreu, devenus des disciples de Jésus qui étaient les premiers,

Page52



sans exclusive bien entendu, destinataires de I’pr/"tre aux
Hébreux, eux, chez qui Jésus a célébré son repas d’adieu,
inaugurant la nouvelle Paque, et ou I'Esprit Saint confirma les
apotres a la Pentecdte pour le départ de I'Eglise. L'épitre les
conforte dans leur nouvelle foi.

La mise en commun des biens des Actes des
Apoétres est d’abord une pratique typiquement
essénienne

Dans les Actes des Apétres, il est dit que la communauté
chrétienne au commencement n’avait qu’un seul coeur et qu’une
seule ame, les croyants mettaient tout en commun (Actes 2, 44-
45). La mise en commun des biens est ce que pratiquaient déja
les esséniens et que I'on ne trouve nulle part ailleurs dans le
judaisme. Puis vient le fameux serment d’Ananie et de Saphire,
sa femme. A Qumran, on ne fait pas beaucoup de serments,
mais ceux que l'on fait, lient leur auteur a la mort. Ce couple
avait vendu sa propriété et promis de donner l'argent a la
communauté, mais il en a mis une partie de coté. Ce mensonge
mettant I'Esprit Saint a |’épreuve est cause de leur mort
soudaine, I'un aprés l'autre dans la journée, parce qu'ils n‘ont
pas tenu leur serment. Chez les esséniens, le parjure voue son
auteur a mourir lamentablement abandonné dans le désert. Ceci
ne se comprend guére que dans le contexte du milieu essénien
a I'observance stricte de la loi. Plusieurs passages des Actes des
Apoétres s’expliquent mieux dans les débuts communautaires de
I’Eglise avec des esséniens, non des qumraniens, convertis en
son sein.

Qumran aide a mieux comprendre l'incarnation de
Jésus dans un lieu et un temps précis

En travaillant ainsi des points de détail, on arrive a avoir
guelgues lueurs supplémentaires pour une incarnation des
récits. Il me parait capital de montrer que le message du
Nouveau Testament et de Jésus est vraiment inséré dans un
espace-temps. On écrit que Jésus a accompli les Ecritures ; en

Page5 3



effet, toutes les attentes ont recu leur accomplissement. Nous
devons entrer dans son mouvement et recevoir ce que Jésus a
fait et ce qu’ll a dit, et vivre en conformité avec Son Esprit.
L'étude des manuscrits permet un enrichissement dans la
connaissance du milieu culturel palestinien et par le fait méme
dans la compréhension des Ecritures.

Pere Emile Puech - Aleteia

Page54



