Pie IX

CONSTITUTION APOSTOLIQUE
Ineffabilis Deus

Pour la définition et la proclamation du dogme de

I'lmmaculée Conception
le 8 décembre 1854



ABBAYE SAINTE-MARIE DES DEUX-MONTAGNES

2803, ch. d'Oka
Ste-Marthe-sur-le-Lac
(Québec) CANADA
JON 1PO










Pie I X, Ineffabilis Deus

CONSTITUTION APOSTOLIQUE « Ineffabilis Deus »
du Bienheureux Pape Pie IX pour la définition et la proclamation du dogme de
I'lmmaculée Conception le 8 décembre 1854

1. Exposé du sentiment de I'Eglise : Marie fut toujours sans
aucune tache.

Dieu ineffable, dont les voies sont miséricorde et vérité, dont la volonté est
toute-puissante, dont la sagesse atteint d'une extrémité jusqu'a l'autre avec une force
souveraine et dispose tout avec une merveilleuse douceur, avait prévu de toute
éternité la déplorable ruine en laquelle la transgression d'Adam devait entrainer tout
le genre humain ; et dans les profonds secrets d'un dessein caché a tous les siéecles,
il avait résolu d'accomplir, dans un mystere encore plus profond, par I'incarnation du
Verbe, le premier ouvrage de sa bonté, afin que I'homme, qui avait été poussé au
péché par la malice et la ruse du démon, ne périt pas, contrairement au dessein
miséricordieux de son Créateur, et que la chute de notre nature, dans le premier
Adam, fGt réparée avec avantage dans le second. Il destina donc, des le
commencement et avant tous les siécles, a son Fils unique, la Méere de laquelle, s'étant
incarné, il naitrait, dans la bienheureuse plénitude des temps ; il la choisit, il lui
marqua sa place dans l'ordre de ses desseins ; il I'aima par-dessus toutes les
créatures, d'un tel amour de prédilection, qu'il mit en elle, d'une maniére singuliere,
toutes ses plus grandes complaisances. C'est pourquoi, puisant dans les trésors de sa
divinité, il la combla, bien plus que tous les esprits angéliques, bien plus que tous les
saints, de I'abondance de toutes les graces célestes, et I'enrichit avec une profusion
merveilleuse, afin qu'elle fGt toujours sans aucune tache, entierement exempte de
I'esclavage du péché, toute belle, toute parfaite et dans une telle plénitude d'innocence
et de sainteté qu'on ne peut, au-dessous de Dieu, en concevoir une plus grande, et
que nulle autre pensée que celle de Dieu méme ne peut en mesurer la grandeur.

2. Raison supréme de ce privilége : la maternité divine.

Et certes, il convenait bien qu'il en fat ainsi, il convenait qu'elle resplendit toujours de
I'éclat de la sainteté la plus parfaite, qu'elle ft entierement préservée, méme de la
tache du péché originel, et qu'elle remportéat ainsi le plus complet triomphe sur I'ancien
serpent, cette Mére si vénérable, elle a qui Dieu le Pere avait résolu de donner son
Fils unique, Celui qu'il engendre de son propre sein, qui lui est égal en toutes choses

-5-



et qu'il aime comme lui-méme, et de le lui donner de telle maniere qu'il fat
naturellement un méme unique et commun Fils de Dieu et de la Vierge ; elle que le
Fils de Dieu lui-méme avait choisie pour en faire substantiellement sa Mére ; elle enfin,
dans le sein de laquelle le Saint-Esprit avait voulu que, par son opération divine, fGt
congu et naquit Celui dont il procede lui-méme.

3. Son degré de certitude : c'est une Vérité révélée.

Cette innocence originelle de l'auguste Vierge, si parfaitement en rapport avec son
admirable sainteté et avec sa dignité suréminente de Mére de Dieu, I'Eglise catholique
qui, toujours enseignée par I'Esprit-Saint, est la colonne et le fondement de la vérité,
I'a toujours possédée comme une doctrine recue de Dieu méme et renfermée dans le
dépbt de la révélation céleste. Aussi, par I'exposition de toutes les preuves qui la
démontrent, comme par les faits les plus illustres, elle n'a jamais cessé de la
développer, de la proposer, de la favoriser chaque jour davantage. C'est cette
doctrine, déja si florissante dés les temps les plus anciens, et si profondément
enracinée dans l'esprit des fidéles, et propagée d'une maniére si merveilleuse dans
tout le monde catholique par les soins et le zéle des saints évéques, sur laquelle
I'Eglise elle-méme a manifesté son sentiment d'une maniére si significative, lorsqu'elle
n'a point hésité a proposer au culte et a la vénération publique des fidéles la
Conception de la Vierge. Par ce fait éclatant, elle montrait bien que la Conception de
la Vierge devait étre honorée comme une Conception admirable, singulierement
privilégiée, différente de celle des autres hommes, tout a fait a part et tout a fait
sainte puisque I'Eglise ne célébre de fétes qu'en I'honneur de ce qui est saint. C'est
pour la méme raison, qu'empruntant les termes mémes dans lesquels les divines
Ecritures parlent de la Sagesse incréée et représentent son origine éternelle, elle a
continué de les employer dans les offices ecclésiastiques et dans la liturgie sacrée, et
de les appliquer aux commencements mémes de la Vierge ; commencements
mystérieux, que Dieu avait prévus et arrétés dans un seul et méme décret, avec
I'Incarnation de la Sagesse divine.

DEMONSTRATION DE LA REVELATION DE L'l MMACULEE
CONCEPTION

le partie : I'enseignement ordinaire de I'Eglise.

Mais encore que toutes ces choses connues, pratiquées en tous lieux par les fidéles,
témoignent assez quel zéle I'Eglise romaine, qui est la Mére et la Maitresse de toutes

-6-



les Eglises, a montré pour cette doctrine de I'lmmaculée Conception de la Vierge ;
toutefois, il est digne et tres convenable de rappeler en détail les grands actes de cette
Eglise, a cause de la prééminence et de I'autorité souveraine dont elle jouit justement,
et parce gqu'elle est le centre de la vérité et de I'unité catholique, et celle en qui seule
a été garanti inviolable le dép6t de la religion, et celle dont il faut que toutes les autres
Eglises recoivent la tradition de la foi.

Or, cette sainte Eglise romaine n'a rien eu de plus & coeur que de professer, de
soutenir, de propager et de défendre, par tous les moyens les plus persuasifs, le culte
et la doctrine de I'lmmaculée Conception : c'est ce que prouvent et attestent de la
maniere la plus évidente et la plus claire tant d'actes importants des Pontifes romains,
Nos prédécesseurs, auxquels, dans la personne du Prince des ap6tres, Notre-Seigneur
Jésus-Christ lui-méme a divinement confié la charge et la puissance supréme de paitre
les agneaux et les brebis, de confirmer leurs fréres, de régir et de gouverner I'Eglise
universelle.

1. Son enseignement sur le culte.

Nos prédécesseurs, en effet, se sont fait une gloire d'instituer de leur autorité
apostolique la féte de la Conception dans I'Eglise romaine, et d'en relever I'importance
et la dignité par un office propre et par une messe propre ou la prérogative de la
Vierge et son exemption de la tache héréditaire étaient affirmées avec une clarté
manifeste. Quant au culte déja institué, ils faisaient tous leurs efforts pour le répandre
et le propager, soit en accordant des indulgences, soit en concédant aux villes, aux
provinces, aux royaumes, la faculté de se choisir pour protectrice la Mére de Dieu,
sous le titre de I'lmmaculée Conception ; soit en approuvant les Confréries, les
Congrégations et les Instituts religieux établis en I'honneur de I'mmaculée Conception
; soit en décernant des louanges a la piété de ceux qui auraient élevé, sous le titre de
I'lmmaculée Conception, des monastéres, des hospices, des autels, des temples, ou
qui s'engageraient par le lien sacré du serment a soutenir avec énergie la doctrine de
la Conception Immaculée de la Mere de Dieu. En outre, ils ont, avec la plus grande
joie, ordonné que la féte de la Conception serait célébrée dans toute I'Eglise avec la
méme solennité que la féte de la Nativité ; de plus, que cette méme féte de la
Conception serait faite par I'Eglise universelle, avec une octave, et religieusement
observée par tous les fideles comme une féte de précepte, et que chaque année une
chapelle pontificale serait tenue, dans notre basilique patriarcale libérienne, le jour
consacré a la Conception de la Vierge.

Enfin, désirant fortifier chaque jour davantage cette doctrine de I'Immaculée
Conception de la Mére de Dieu dans I'esprit des fidéles, et exciter leur piété et leur
zéele pour le culte et la vénération de la Vierge congue sans la tache originelle, ils ont
accordé, avec empressement et avec joie, la faculté de proclamer la Conception

-7-



Immaculée de la Vierge dans les litanies dites de Lorette, et dans la Préface méme de
la messe, afin que la regle de la priére servit ainsi a établir la regle de la croyance.
Nous-méme, suivant les traces de Nos glorieux prédécesseurs, non seulement Nous
avons approuveé et recu ce qu'ils avaient établi avec tant de piété et de sagesse, mais,
Nous rappelant l'institution de Sixte 1V[3], Nous avons confirmé par Notre autorité
I'office propre de I'lmmaculée Conception, et Nous en avons, avec une grande joie,
accordé l'usage a toute I'Eglise[4].

2. Son enseignement sur la doctrine.

a) L'enseignement lui-méme.

Mais comme les choses du culte sont étroitement liées avec son objet, et que I'un ne
peut avoir de consistance et de durée si l'autre est vague et mal défini, pour cette
raison, les Pontifes romains Nos Prédécesseurs, en méme temps qu'ils faisaient tous
leurs efforts pour accroitre le culte de la Conception, se sont attachés, avec le plus
grand soin, a en faire connaitre I'objet et a en bien inculquer et préciser la doctrine.
lls ont, en effet, enseigné clairement et manifestement que c'était la Conception de la
Vierge dont on célébrait la féte, et ils ont proscrit comme fausse et tout a fait éloignée
de la pensée de I'Eglise, I'opinion de ceux qui croyaient et qui affirmaient que ce n'était
pas la Conception, mais la Sanctification de la Sainte Vierge que I'Eglise honorait. Ils
n‘ont pas cru devoir garder plus de ménagements avec ceux qui, pour ébranler la
doctrine de I'lmmaculée Conception de la Vierge, imaginaient une distinction entre le
premier et le second instant de la Conception, prétendaient qu'a la vérité c'était bien
la Conception qu'on célébrait, mais pas le premier moment de la Conception. Nos
Prédécesseurs, en effet, ont cru qu'il était de leur devoir de soutenir et défendre de
toutes leurs forces, tant la féte de la Conception de la Vierge bienheureuse, que le
premier instant de sa Conception comme étant le véritable objet de ce culte. De la ces
paroles d'une autorité tout a fait décisive, par lesquelles Alexandre VII, I'un de Nos
Prédécesseurs, a déclaré la véritable pensée de I'Eglise : « C'est assurément, dit-il,
une ancienne croyance que celle des pieux fideles qui pensent que I'ame de la
Bienheureuse Vierge Marie, Mére de Dieu, dans le premier instant ou elle a été créée
et unie a son corps, a été, par un privilege et une grace spéciale de Dieu, préservée
et mise a I'abri de la tache du péché originel, et qui, dans ce sentiment, honorent et
célebrent solennellement la féte de sa Conception. »

b) Sa défense contre les adversaires.

Mais surtout Nos Prédécesseurs ont toujours, et par un dessein suivi, travaillé avec
zele et de toutes leurs forces a soutenir, a défendre et a maintenir la doctrine de
I'lmmaculée Conception de la Mére de Dieu. En effet, non seulement ils n'ont jamais
souffert que cette doctrine f(t I'objet d'un blame ou d'une censure quelconque ; mais

-8-



ils sont allés beaucoup plus loin. Par des déclarations positives et réitérées, ils ont
enseigné que la doctrine par laquelle nous professons la Conception Immaculée de la
Vierge était tout a fait d'accord avec le culte de I'Eglise, et qu'on la considérait & bon
droit comme telle ; que c'était lI'ancienne doctrine, presque universelle et si
considérable, que I'Eglise romaine s'était chargée elle-méme de la favoriser et de la
défendre ; enfin, qu'elle était tout a fait digne d'avoir place dans la liturgie sacrée et
dans les prieres les plus solennelles. Non contents de cela, afin que la doctrine de la
Conception Immaculée de la Vierge demeurat a l'abri de toute atteinte, ils ont
séverement interdit de soutenir publiquement ou en particulier I'opinion contraire a
cette doctrine, et ils ont voulu que, frappée pour ainsi dire de tant de coups, elle
succombat pour ne plus se relever. Enfin, pour que ces déclarations répétées et
positives ne fussent pas vaines, ils y ont ajouté une sanction.

¢) Quelques témoignages : Alexandre VII.

C'est ce qu'on peut voir dans ces paroles de Notre prédécesseur Alexandre VII: «
Nous, dit ce Pontife, considérant que la Sainte Eglise romaine célébre solennellement
la féte de la Conception de Marie sans tache et toujours Vierge, et qu'elle a depuis
longtemps établi un office propre et spécial pour cette féte, selon la pieuse, dévote et
louable disposition de Sixte IV, Notre Prédécesseur, voulant a Notre tour, a I'exemple
des Pontifes romains, Nos Prédécesseurs, favoriser cette pieuse et louable dévotion,
ainsi que la féte et le culte qui en est I'expression, lequel culte n'a jamais changé dans
I'Eglise romaine depuis qu'il a été institué ; et voulant aussi protéger cette pieuse
dévotion, qui consiste a honorer par un culte public la Bienheureuse Vierge, comme
ayant été, par la grace prévenante du Saint-Esprit, préservée du péché originel ;
désirant enfin conserver dans le troupeau de Jésus-Christ I'unité d'esprit dans le lien
de la paix, apaiser les dissensions et oter toute cause de scandale : sur les instances
et les priéres des susdits évéques et des chapitres de leurs églises, du roi Philippe et
de ses royaumes, Nous renouvelons les Constitutions et Décrets que les Pontifes
romains, Nos Prédécesseurs, et spécialement Sixte 1V, Paul V et Grégoire XV, ont
publiés en faveur du sentiment qui affirme que I'ame de la Bienheureuse Vierge Marie,
dans sa création et au moment de son union avec le corps, a été dotée de la grace du
Saint-Esprit et préservée du péché originel, et aussi en faveur de la Conception de la
méme Vierge Mére de Dieu, lesquels sont établis et pratiqués, comme il est dit plus
haut, en conformité de ce pieux sentiment ; et Nous commandons que I'on garde les
dites Constitutions sous les mémes censures et peines qui y sont portées. »

De plus, tous et chacun de ceux qui continueront a interpréter les dites Constitutions
ou Décrets de maniere a rendre illusoire la faveur qu'ils accordent au susdit sentiment,
ainsi qu'a la féte et au culte établis en conséquence, ou qui oseront renouveler les
disputes sur ce sentiment, cette féte et ce culte, de quelque maniére que ce soit,
directement ou indirectement, et aussi sous quelque prétexte que ce puisse étre,

-9-



méme sous celui d'examiner s'il peut y avoir lieu a une définition sur ce sujet, ou sous
le prétexte de faire des gloses ou des interprétations sur la Sainte Ecriture, les saints
Peres ou les Docteurs ; ou qui oseront enfin, sous quelque autre prétexte et a quelque
occasion que ce soit, de vive voix ou par écrit, parler, précher, disserter, disputer, soit
en affirmant et décidant quelque chose a I'encontre, soit en élevant des objections et
les laissant sans réponse, soit en employant enfin quelque autre forme ou moyen de
discussion que Nous ne pouvons pas ici prévoir ; outre les peines et les censures
contenues dans les Constitutions de Sixte IV et auxquelles Nous voulons les soumettre
et les soumettons en effet par ces présentes ; Nous voulons de plus que par le fait
méme, et sans autre déclaration, ils soient privés de la faculté de précher, faire des
lecons publiques, enseigner et interpréter et de toutes voies active et passive dans
quelque élection que ce soit, et en outre que toujours par le seul fait, et sans autre
déclaration préalable, ils soient frappés d'une perpétuelle inhabilité a précher, faire
des lecons publiques, enseigner et interpréter, desquelles peines Nous Nous réservons
a Nous seul, et aux Pontifes romains Nos Successeurs, le droit d'absoudre et de
dispenser, sans préjudice des autres peines qui pourraient Nous paraitre, a Nous et
aux Pontifes romains, Nos Successeurs, devoir leur étre infligées, et auxquelles ils
seront soumis, comme Nous les y soumettons par la présente Constitution,
renouvelant les Constitutions et Décrets de Paul V et de Grégoire XV, rappelés plus
haut. »

Quant aux livres dans lesquels le susdit sentiment ou la Iégitimité de la féte et du culte
établis en conséquence sont révoqués en doute, et dans lesquels est écrit ou se lit
quelque chose a I'encontre, comme il a été dit plus haut, ou qui contiennent des dires,
discours, traités et disputes contre les sentiments, fétes et cultes susdits, soit que ces
livres aient été publiés aprés le décret précité de Paul V ou qu'ils voient le jour a
I'avenir de quelque maniere que ce soit, Nous les défendons sous les peines et les
censures contenues dans I'Index des livres prohibés, voulant et ordonnant que, par le
seul fait et sans autre déclaration, ils soient tenus pour expressément défendus. »

Ordres religieux, Universités, évéques...

Au reste, tout le monde sait avec quel zele cette doctrine de I'lmmaculée Conception
de la Vierge, Méere de Dieu, a été enseignée, soutenue, défendue par les Ordres
religieux les plus recommandables, par les Facultés de théologie les plus célébres[13]
et par les docteurs les plus versés dans la science des choses divines. Tout le monde
sait également combien les évéques ont montré de sollicitude pour soutenir
hautement et publiqguement, méme dans les assemblées ecclésiastiques, que la Tres
Sainte Vierge Marie, Mére de Dieu, en prévision des mérites de Jésus-Christ,
Notre-Seigneur et Rédempteur, n'avait jamais été soumise au péché originel ; mais

-10 -



qu'elle avait été entierement préservée de la tache d'origine, et par conséquent
rachetée d'une maniere plus sublime.

Concile de Trente.

A tout cela, il faut ajouter une chose qui est assurément d'un grand poids et de la plus
haute autorité, c'est que le Concile de Trente lui-méme, en publiant son décret
dogmatique sur le péché originel, dans lequel, d'aprés les témoignages des Saintes
Ecritures, des saints Péres et des Conciles les plus autorisés, il est établi et défini que
tous les hommes naissent atteints du péché originel, le saint Concile déclare pourtant
d'une maniere solennelle que, malgré I'étendue d'une définition si générale, il n'avait
pas l'intention de comprendre dans ce décret la Bienheureuse et Immaculée Vierge
Marie, Mére de Dieu. Par cette déclaration, les Péres du Concile de Trente ont fait
suffisamment entendre, eu égard aux circonstances et aux temps, que la
Bienheureuse Vierge avait été exempte de la tache originelle, et ils ont trés clairement
démontré qu'on ne pouvait alléguer avec raison, ni dans les divines Ecritures, ni dans
la Tradition, ni dans l'autorité des Peéres, rien qui fGt, de quelque maniéere que ce soit,
en contradiction avec cette grande prérogative de la Vierge[14].

2e partie - latradition des Anciens et des Péres.

(Remarque préliminaire : I'Eglise et la Tradition.)

C'est qu'en effet cette doctrine de I'lmmaculée Conception de la Bienheureuse Vierge
a toujours existé dans I'Eglise ; I'Eglise, par la trés grave autorité de son sentiment,
par son enseignement, par son zéle, sa science et son admirable sagesse, I'a de plus
en plus mise en lumiére, déclarée, confirmée et propagée d'une maniére merveilleuse
chez tous les peuples et chez toutes les nations du monde catholique ; mais, de tout
temps, elle I'a possédée comme une doctrine recue des Anciens et des Peéeres, et
revétue des caractéres d'une doctrine révélée. Les plus illustres monuments de I'Eglise
d'Orient et de I'Eglise d'Occident, les plus vénérables par leur antiquité, en sont le
témoignage irrécusable. Toujours attentive a garder et a défendre les dogmes dont
elle a recu le dépobt, I'Eglise de Jésus-Christ n'y change jamais rien, n'en retranche
jamais rien, n'y ajoute jamais rien; mais portant un regard fidele, discret et sage sur
les enseignements anciens, elle recueille tout ce que I'antiquité y a mis, tout ce que
la foi des Péres y a semé. Elle s'applique a le polir, a en perfectionner la formule de
maniere que ces anciens dogmes de la céleste doctrine recoivent I'évidence, la
lumiére, la distinction, tout en gardant leur plénitude, leur intégrité, leur caractére
propre, en un mot, de facon qu'ils se développent sans changer de nature, et qu'ils
demeurent toujours dans la méme vérité, dans le méme sens, dans la méme pensée.

-11 -



1. L'interprétation du protévangile.

Or, les Péres et les écrivains ecclésiastiques, nourris des paroles célestes, n'ont rien
eu plus a ceceur, dans les livres qu'ils ont écrits pour expliquer I'Ecriture, pour défendre
les dogmes et instruire les fideles, que de louer et d'exalter a I'envi, de mille manieres
et dans les termes les plus magnifiques, la parfaite sainteté de Marie, son excellente
dignité, sa préservation de toute tache du péché et sa glorieuse victoire sur le cruel
ennemi du genre humain. C'est ce qu'ils ont fait en expliquant les paroles par
lesquelles Dieu, annongant des les premiers jours du monde les remedes préparés par
sa miséricorde pour la régénération et le salut des hommes, confondit I'audace du
serpent trompeur, et releva d'une fagon si consolante I'espérance de notre race. lls
ont enseigné que par ce divin oracle : « Je mettrai I'inimitié entre toi et la femme,
entre ta postérité et la sienne.» (Gen. Il1, 15.) Dieu avait clairement et ouvertement
montré a l'avance le miséricordieux Rédempteur du genre humain, son Fils unique,
Jésus-Christ, désigné sa bienheureuse Mére, la Vierge Marie, et nettement exprimé
I'inimitié de I'un et de l'autre contre le démon. En sorte que, comme le Christ,
médiateur entre Dieu et les hommes, détruisit, en prenant la nature humaine, l'arrét
de condamnation qui était contre nous et l'attacha triomphalement a la croix ; ainsi la
Trés Sainte Vierge, unie étroitement, unie inséparablernent avec lui, fut, par lui et
avec lui, I'éternelle ennemie du serpent venimeux, le vainquit, le terrassa sous son
pied virginal et sans tache, et lui brisa la téte[16].

2. L'application des figures bibliques.

Cette éclatante et incomparable victoire de la Vierge, cette innocence, cette pureté,
cette sainteté par excellence, cette exemption de tout péché, cette grandeur et cette
ineffable abondance de toutes les graces, de toutes les vertus, de tous les privileges
dont elle fut comblée, les mémes Peres les ont vus, soit dans cette arche de Noé qui
seule, divinement édifiée, a complétement échappé au commun naufrage du monde
entier (Gn VI-IX) ; soit dans I'échelle que contempla Jacob, dans cette échelle qui
s'éleva de la terre jusqu'au ciel, dont les anges de Dieu montaient et descendaient les
degrés, et sur le sommet de laquelle s'appuyait Dieu lui-méme (Gn XXVIII, 12) ; soit
dans ce buisson ardent que Moise vit brdler dans un lieu saint, et qui, loin d'étre
consumeé par les flammes pétillantes, loin d'en éprouver méme la moindre altération,
n‘en était que plus vert et plus florissant (Exode IlIl, 2) ; soit dans cette tour
inexpugnable a I'ennemi et de laquelle pendent mille boucliers et toute I'armure des
forts (Cant. 1V, 4) ; soit dans ce jardin fermé qui ne saurait étre profané et qui ne
craint ni les souillures, ni les embdches (Cant. 1V, 12) ; soit dans cette cité de Dieu
tout étincelante de clartés et dont les fondements sont assis sur les montagnes saintes
(Ps 86,1); soit dans cet auguste temple de Dieu tout rayonnant des splendeurs divines
et tout plein de la gloire du Seigneur (Is.VI, 1-4); soit enfin dans une foule d'autres

-12 -



figures de ce genre qui, suivant les Peres, ont été les emblemes éclatants de la haute
dignité de la Mere de Dieu, de sa perpétuelle innocence, et de cette sainteté qui n'a
jamais souffert la plus légére atteinte.

3. L'application des paroles symboliques.

Pour décrire ce méme assemblage de tous les dons célestes et cette originelle intégrité
de la Vierge, de laquelle est né Jésus, les mémes Peres, empruntant les paroles des
prophétes, ont célébré cette auguste Vierge, comme la colombe pure, comme la sainte
Jérusalem, comme le trone élevé de Dieu, I'arche de la sanctification et la demeure
que s'est batie I'éternelle Sagesse ; comme la Reine qui, comblée des plus riches
trésors et appuyée sur son bien-aimé, est sortie de la bouche du Trés-Haut, parfaite,
éclatante de beauté, entierement agréable a Dieu, sans aucune tache, sans aucune
flétrissure.

4. L'interprétation de la salutation de I'archange Gabriel et d'Elisabeth.

Ce n'est pas tout, les mémes Peéres, les mémes écrivains ecclésiastiques ont médité
profondément les paroles que I'ange Gabriel adressa a la Vierge Bienheureuse lorsque,
lui annongant qu'elle aurait I'honneur insigne d'étre la Mére de Dieu, il la nomma «
Pleine de graces » (Lc 1, 28), et considérant ces paroles prononcées au nom de Dieu
méme et par son ordre, ils ont enseigné que par cette solennelle salutation, salutation
singuliére et inouie jusque-la, la Mére de Dieu nous était montrée comme le siege de
toutes les graces divines, comme ornée de toutes les faveurs de I'Esprit divin, bien
plus, comme un trésor presque infini de ces mémes faveurs, comme un abime de
grace et un abime sans fond, de telle sorte gqu'elle n'avait jamais été soumise a la
malédiction, mais avait partagé avec son Fils la perpétuelle bénédiction qu'elle avait
méritée d'entendre de la bouche d'Elisabeth, inspirée par I'Esprit-Saint- : « Vous étes
bénie entre toutes les femmes, et le fruit de vos entrailles est béni. » (Lc 1, 42)

5. L'antithése de la premiére et de la seconde I'Eve.

De la ces pensées, exprimées aussi unanimement qu'éloquemment par les mémes
Peres, que la trés glorieuse Vierge, Celle en qui le Tout-Puissant a fait de grandes
choses, a été comblée d'une telle effusion de tous les dons célestes, d'une telle
plénitude de graces, d'un tel éclat de sainteté, qu'elle a été comme le miracle ineffable
de Dieu, ou plutdt le chef-d'ceuvre de tous les miracles ; qu'elle a été la digne Mére
de Dieu, qu'elle s'est approchée de Dieu méme autant qu'il est permis a la nature
créée, et qu'ainsi elle est au-dessus de toutes les louanges, aussi bien de celles des
anges, que de celles des hommes. C'est aussi pour cela, qu'afin d'établir I'innocence
et la justice originelle de la Méere de Dieu, non seulement ils I'ont trés souvent

comparée avec Eve encore vierge, encore innocente, encore exempte de corruption,

-13-



avant qu'elle elt été trompée par le piege mortel de I'astucieux serpent, mais, avec
une admirable variété de pensées et de paroles, ils la lui ont méme unanimement
préférée. Eve, en effet, pour avoir misérablement obéi au serpent, perdit I'innocence
originelle et devint son esclave ; mais la Vierge Bienheureuse, croissant toujours dans
la grace originelle, ne préta jamais l'oreille au serpent, et ébranla profondément sa
puissance et sa force par la vertu qu'elle avait recue de Dieu.

6. Les images ou les métaphores.

Aussi n'ont-ils jamais cessé d'appeler la Méere de Dieu, ou bien un lys parmi les épines,
ou bien une terre absolument intacte, une terre vierge, dont aucune tache n'a méme
effleuré la surface, une terre toujours bénie, libre de toute contagion du péché, et
dont a été formé le nouvel Adam ; ou bien un irréprochable, un éclatant, un délicieux
paradis d'innocence et d'immortalité, planté par Dieu lui-méme, et inaccessible a tous
les pieges du serpent venimeux ; ou bien un bois incorruptible que le péché, ce ver
rongeur, n'a jamais atteint ; ou bien une fontaine toujours limpide et scellée par la
vertu du Saint-Esprit; ou bien un temple divin, un trésor d'immortalité ; ou bien la
seule et unique fille non de la mort, mais de la vie, une production non de colére, mais
de grace, une plante toujours verte qui, par une providence spéciale de Dieu, et contre
les lois communes, est sortie florissante d'une racine flétrie et corrompue.

7. Les affirmations propres et expresses.

Tout cela est plus clair que le jour ; cependant, comme si ce n'était point assez, les
Peres ont, en propres termes et d'une maniére expresse, déclaré que, lorsqu'il s'agit
de péché, il ne doit pas en aucune fagcon étre question de la Sainte Vierge Marie parce
qu'elle a recu plus de grace, afin qu'en elle le péché fit absolument vaincu et de toutes
parts[18]. lls ont encore professé que la Trés glorieuse Vierge avait été la réparatrice
de ses ancétres et qu'elle avait vivifié sa postérité ; que le Tres-Haut I'avait choisie et
se I'était réservée des le commencement des siécles ; que Dieu l'avait prédite et
annoncée quand il dit au serpent : « Il mettrai I'inimitié entre toi et la femme » (Gn
111, 15), et que, sans aucun doute, elle a écrasé la téte venimeuse de ce méme serpent
; et pour cette raison, ils ont affirmé que la méme Vierge Bienheureuse avait été, par
la grace, exempte de toute tache du péché, libre de toute contagion et du corps, et
de I'ame, et de l'intelligence ; qu'elle avait toujours conversé avec Dieu ; qu'unie avec
Lui par une alliance éternelle, elle n'avait jamais été dans les ténébres, mais toujours
dans la lumiére, et par conséquent qu'elle avait été une demeure tout a fait digne du
Christ, non a cause de la beauté de son corps, mais a cause de sa grace originelle.

-14 -



8. Les expressions d'universelle et suréminente sainteté.

Viennent enfin les plus nobles et les plus belles expressions par lesquelles, en parlant
de la Vierge, ils ont attesté que, dans sa Conception, la nature avait fait place a la
grace et s'était arrétée tremblante devant elle, n‘osant aller plus loin. Il fallait, disent-
ils, avant que la Vierge Mere de Dieu fat concue par Anne, sa mere, que la grace e(t
fait son ceuvre et donné son fruit ; il fallait que Celle qui devait concevoir le premier-
né de toute créature fat elle-méme congue premiere-née. lls ont attesté que la chair
recue d'Adam par la Vierge n'avait pas contracté les souillures d'Adam, et que pour
cette raison la Vierge Bienheureuse était un tabernacle créé par Dieu lui-méme, formé
par le Saint-Esprit, d'un travail aussi beau que la pourpre, et sur lequel ce nouveau
Béséléel (Exode XXXI, 2) s'était plu a répandre I'or et les plus riches broderies ; qu'elle
devait étre célébrée comme Celle qui avait été la premiere ceuvre propre de Dieu,
comme Celle qui avait échappé aux traits de feu du malin ennemi, et qui, belle par
nature, ignorant absolument toute souillure, avait paru dans le monde, par sa
Conception Immaculée, comme I'éclatante aurore qui jette de tous cotés ses rayons.
Il ne convenait pas, en effet, que ce vase d'élection subit le commun outrage, puisqu'il
était si différent des autres, et n'avait avec eux de commun que la nature, non la faute
; bien plus, comme le Fils unique a dans le ciel un Pére, que les séraphins proclament
trois fois saint, il convenait absolument qu'il edt sur la terre une Mére en qui I'éclat de
sa sainteté n'elt jamais été flétri. Et cette doctrine a tellement rempli I'esprit et le
cceur des Anciens et des Peres que, par un langage étonnant et singulier, qui a prévalu
parmi eux, ils ont trés souvent appelé la Mére de Dieu Immaculée et parfaitement
immaculée, innocente et trés innocente, irréprochable et absolument irréprochable,
sainte et tout a fait étrangére a toute souillure de péché, toute pure et toute chaste,
le modele et pour ainsi dire la forme méme de la pureté et de l'innocence, plus belle
et plus gracieuse que la beauté et la grace méme, plus sainte que la sainteté, seule
sainte et trés pure d'ame et de corps, telle enfin qu'elle a surpassé toute intégrité,
toute virginité, et que seule devenue tout entiere le domicile et le sanctuaire de toutes
les graces de I'Esprit-Saint, elle est, a I'exception de Dieu seul, supérieure a tous les
étres, plus belle, plus noble, plus sainte, par sa grace native, que les chérubins eux-
mémes, que les séraphins et toute I'armée des anges, si excellente, en un mot, que
pour la louer, les louanges du ciel et celles de la terre sont également impuissantes.
Personne, au reste, n'ignore que tout ce langage a passé, comme de lui-méme, dans
les monuments de la liturgie sacrée et dans les offices de I'Eglise, qu'on I'y rencontre
a chaque pas et qu'il y domine ; puisque la Mére de Dieu y est invoquée et louée,
comme une colombe unique de pureté et de beauté ; comme une rose toujours belle,
toujours fleurie, absolument pure, toujours immaculée et toujours sainte, toujours
heureuse, et qu'elle y est célébrée comme l'innocence qui n'a jamais été blessée ;
enfin, comme une autre Eve, qui a enfanté 'Emmanuel.

-15-



LA DEFINITION DOGMATIQUE DE L'l MMACULEE CONCEPTION

1. pétitions anciennes et nouvelles.

Faut-il s'étonner, apres cela, si une doctrine, qui, au jugement des Peres, est
consignée dans les Saintes Ecritures, qu'ils ont eux-mémes transmise et attestée tant
de fois et d'une maniére si imposante, que tant d'illustres monuments d'une antiquité
vénérable contiennent d'une maniére expresse, que I'Eglise a proposée et confirmée
par la trés grave autorité de son jugement ; en un mot, si la doctrine de I'lmmaculée
Conception de la Vierge, Mére de Dieu, a été I'objet d'une telle piété, d'une telle
vénération, d'un tel amour ; si les pasteurs de I'Eglise elle-méme et les peuples fidéles
se sont fait une telle gloire de la professer chaque jour davantage, en sorte que leur
plus douce consolation, leur joie la plus chere a été d’honorer, de vénérer, d'invoquer
et de proclamer partout, avec la plus tendre ferveur, la Vierge, Mére de Dieu, congue
sans la tache originelle ? Aussi, depuis les temps anciens, les évéques, les
ecclésiastiques, les Ordres réguliers et méme les empereurs et les rois ont instamment
prié le Siege apostolique de définir comme un dogme de la foi catholique I'lmmaculée
Conception de la Trés Sainte Mére de Dieu[20]. De nos jours méme, ces demandes
ont été reéitérées, et surtout elles ont été présentées a Notre Prédécesseur Grégoire
XVI, d'heureuse mémoire[21], et a Nous-méme, tant par les évéques, par le clergé
séculier et par le clergé régulier, que par les princes souverains et les peuples
fideles[22].

2. La préparation immédiate.

a) L'initiative du Pape.

Prenant donc en sérieuse considération, dans une joie profonde de Notre cceur, tous
ces faits, dont nous avons une pleine connaissance ; a peine élevé sur la Chaire de
Saint Pierre, malgré Notre indignité, par un secret dessein de la divine Providence,
avons-Nous pris en main le gouvernail de toute I'Eglise, que Notre plus ardent désir a
été, suivant la vénération, la piété et I'amour dont Nous sommes animé depuis Nos
plus tendres années envers la Tres Sainte Méere de Dieu, la Vierge Marie, d'achever
tout ce qui pouvait étre encore dans les voeux de I'Eglise, afin d'accroitre I'honneur de
la Bienheureuse Vierge et de répandre un nouvel éclat sur ses prérogatives.

b) La Congrégation cardinalice et la consulte des théologiens.

-16 -



Mais voulant y apporter toute la maturité possible, Nous avons institué une
Congrégation particuliére, formée de cardinaux de la Sainte Eglise romaine, Nos
Vénérables Freres, illustres par leur piété, leur sagesse et leur science des choses
divines[23], et Nous avons choisi, tant dans le clergé séculier que dans le clergé
régulier, des hommes spécialement versés dans les sciences théologiques, afin qu'ils
examinassent avec le plus grand soin tout ce qui regarde I'lmmaculée Conception de
la Vierge et Nous fissent connaitre leur propre sentiment[24].

c) Le Concile « par écrit ».

En outre, bien que les demandes par lesquelles on Nous sollicitait de définir enfin
I'lmmaculée Conception Nous eussent instruit du sentiment d'un trés grand nombre
d'évéques, Nous avons adressé une Encyclique, datée de Gaete, 2 février 1849[25],
a tous nos Vénérables Freres les évéques, de tout l'univers catholique, afin qu'apres
avoir adressé a Dieu leurs prieres, ils nous fissent connaitre par écrit quelle était la
dévotion et la piété de leurs fidéles envers la Conception Immaculée de la Mére de
Dieu, et surtout ce qu'eux-mémes pensaient et désiraient touchant la définition
projetée afin que Nous puissions rendre Notre jugement supréme le plus
solennellement possible.

Certes, Notre Cceur n'a pas recu une médiocre consolation lorsque les réponses de
Nos Vénérables Freres Nous sont parvenues ; car non seulement dans ces réponses,
toutes pleines d'une joie, d'une allégresse et d'un zele admirables, ils Nous
confirmaient leur propre sentiment et leur dévotion particuliére, ainsi que celle de leur
clergé et de leur peuple fidéle envers la Conception Immaculée de la Bienheureuse
Vierge, mais ils Nous demandaient, comme d'un vceeu unanime, de définir par Notre
jugement et autorité supréme I'mmaculée Conception de la Vierge[26]. Notre joie n‘a
pas été moins grande lorsque Nos Vénérables Fréres les cardinaux de la Sainte Eglise
romaine, membres de la Congrégation particuliere dont Nous avons parlé plus haut,
et les théologiens consulteurs choisis par Nous, Nous ont demandé avec le méme
empressement et le méme zele, aprés un mdr examen, cette définition de la
Conception Immaculée de la Mére de Dieu[27].

d) Le Consistoire.

Apres ces choses, suivant donc les traces illustres de Nos Prédécesseurs, et désirant
procéder régulierement et selon les formes, Nous avons convoqué et tenu un
Consistoire, dans lequel, apres avoir adressé une allocution a Nos Vénérables Freres
les cardinaux de la Sainte Eglise romaine, Nous les avons entendus avec la plus grande

-17 -



consolation Nous demander de vouloir bien prononcer la définition dogmatique de
I'lmmaculée Conception de la Vierge Méere de Dieu[28].

e) La décision.

C'est pourquoi, plein de confiance, et persuadé dans le Seigneur que le temps
opportun est venu de définir I'lmmaculée Conception de la Trés Sainte Mére de Dieu,
la Vierge Marie, que les paroles divines, la vénérable tradition, le sentiment constant
de I'Eglise, I'unanime accord des évéques catholiques et des fidéles, les actes
mémorables de Nos Prédécesseurs, ainsi que leurs Constitutions, ont mise dans une
admirable lumiéere et si formellement déclarée ; aprés avoir mdrement pesé toutes
choses, aprés avoir répandu devant Dieu d'assidues et de ferventes prieres, Nous
avons pensé qu'il ne fallait pas tarder davantage a sanctionner et définir par Notre
jugement supréme I'lmmaculée Conception de la Vierge, a satisfaire ainsi les si pieux
désirs du monde catholique et Notre propre piété envers la Trés Sainte Vierge, et en
méme temps a honorer de plus en plus en elle son Fils unique Notre-Seigneur Jésus-
Christ, puisque tout I'honneur et toute la gloire que I'on rend a la Mére rejaillit sur le
Fils.

3. LA DEFINITION DOGMATIQUE.

En conséquence, aprés avoir offert sans relache, dans I'humilité et le jelne, Nos
propres priéres et les priéres publiques de I'Eglise a Dieu le Pére par son Fils, afin qu'il
daignat, par la vertu de I'Esprit-Saint, diriger et confirmer Notre esprit ; aprés avoir
imploré le secours de toute la cour céleste et invoqué avec gémissements I'Esprit
consolateur, et ainsi, par sa divine inspiration, pour I'honneur de la Sainte et
Indivisible Trinité, pour la gloire et I'ornement de la Vierge Mere de Dieu, pour
I'exaltation de la foi catholique et I'accroissement de la religion chrétienne ; par
I'autorité de Notre-Seigneur Jésus-Christ, des Bienheureux apétres Pierre et Paul et
la Nobtre,

Nous déclarons, Nous pronong¢ons et définissons que la doctrine qui enseigne
que la Bienheureuse Vierge Marie, dans le premier instant de sa Conception,
a été, par une grace et un privilége spécial du Dieu Tout-Puissant, en vue des
meérites de Jésus-Christ, Sauveur du genre humain, préservée et exempte de
toute tache du péché originel, est révélée de Dieu, et par conséquent qu'elle
doit étre crue fermement et constamment par tous les fidéles.

C'est pourquoi, si quelques-uns avaient la présomption, ce qu'a Dieu ne plaise, de
penser contrairement a Notre définition, qu'ils apprennent et qu'ils sachent que
condamnés par leur propre jugement ils ont fait naufrage dans la foi et cessé d'étre
dans l'unité de I'Eglise ; et que, de plus, ils encourent par le fait méme les peines de

-18 -



droit, s'ils osent exprimer ce qu'ils pensent de vive voix ou par écrit, ou de toute autre
maniere extérieure que ce soit.

4. Résultats espérés

a) Pour I'Eglise.

En vérité, Notre bouche est pleine de joie et Notre langue est dans l'allégresse ; et
Nous rendons et rendrons toujours les plus humbles et les plus profondes actions de
graces a Notre-Seigneur de ce que, par une faveur singuliére, il Nous a accordé, sans
mérite de Notre part, d'offrir et de décerner cet honneur, cette gloire et cette louange
a sa Tres Sainte Mere. Nous avons la plus ferme espérance et la confiance la plus
assurée que la Vierge Bienheureuse qui, toute belle et tout immaculée, a écrasé la
téte venimeuse du cruel serpent et apporté le salut du monde ; qui est la louange des
prophétes et des apdtres, I'honneur des martyrs, la joie et la couronne de tous les
saints, le refuge le plus assuré de tous ceux qui sont en péril, le secours le plus fidele,
la médiatrice la plus puissante de l'univers entier auprés de son Fils unique pour la
réconciliation ; la gloire la plus belle, I'ornement le plus éclatant, le plus solide appui
de la sainte Eglise ; qui a toujours détruit toutes les hérésies, arraché les peuples et
les nations fideéles a toutes les plus grandes calamités, et Nous-méme délivré de tant
de périls menacants, voudra bien faire en sorte, par sa protection toute-puissante,
que la Sainte Mére I'Eglise catholique, toutes les difficultés étant écartées, toutes les
erreurs vaincues, soit de jour en jour plus forte, plus florissante chez toutes les nations
et dans tous les lieux ; qu'elle regne d'une mer a l'autre et depuis les rives du fleuve
jusqu'aux extrémités du monde ; qu'elle jouisse d'une paix entiére, d'une parfaite
tranquillité et liberté ; que les coupables obtiennent leur pardon les malades leur
guérison, les faibles de cceur la force les affligés la consolation, ceux qui sont en
danger le secours ; que tous ceux qui sont dans l'erreur, délivrés des ténebres qui
couvrent leur esprit, rentrent dans le chemin de la vérité et de la justice, et qu'il n'y
ait plus qu'un seul bercail et qu'un seul pasteur.

b) Pour la dévotion a Marie Immaculée.

Que les enfants de I'Eglise catholique, Nos Fils bien-aimés, entendent nos paroles, et
qu'animés chaque jour d'une piété, d'une vénération, d'un amour plus ardents, ils
continuent d'honorer, d'invoquer, de prier la Bienheureuse Mére de Dieu, la Vierge
Marie, congue sans la tache originelle ; et que, dans tous leurs périls, dans leurs
angoisses, dans leurs nécessités, dans leurs doutes et dans leurs craintes, ils se
réfugient avec une entiére confiance aupres de cette trés douce Mére de miséricorde
et de grace. Car il ne faut jamais craindre, il ne faut jamais désespérer, sous la

-19-



conduite, sous les auspices, sous le patronage, sous la protection de Celle qui a pour
nous un cceur de Mére, et qui, traitant elle-méme I'affaire de notre salut, étend sa
sollicitude sur tout le genre humain ; qui, établie par le Seigneur Reine du ciel et de
la terre, et élevée au-dessus de tous les chceurs des anges et de tous les rangs des
saints, se tient a la droite de son Fils unique, Notre-Seigneur Jésus-Christ, intercede
efficacement par toute la puissance des priéres maternelles, et trouve ce qu'elle
cherche, et son intercession ne peut étre sans effet.

5. Promulgation.

Enfin, pour que cette définition dogmatique par Nous prononcée touchant I'lmmaculée
Conception de la Bienheureuse Vierge Marie, soit portée a la connaissance de I'Eglise
universelle, Nous avons voulu la consigner dans nos présentes Lettres apostoliques,
en perpétuelle mémoire de la chose, ordonnant que les copies manuscrites qui seront
faites desdites Lettres, ou méme les exemplaires qui en seront imprimés, contresignés
par un notaire public, et munis du sceau d'une personne constituée en dignité
ecclésiastique, fassent foi auprés de tous, de la méme maniére absolument que le
feraient les présentes Lettres elles-mémes, si elles étaient exhibées ou produites.
Qu'il ne soit donc permis a qui que ce soit de contredire, par une audacieuse témeérite,
ce texte écrit de Notre déclaration, décision et définition ou bien d'y porter atteinte et
de s'y opposer. Que si quelqu'un avait la hardiesse de I'entreprendre, qu'il sache qu'il
encourrait le courroux du Dieu Tout-Puissant et de ses apdtres Pierre et Paul.

Donné a Rome, preés Saint-Pierre, I'année mil huit cent cinquante quatrieme de
I'Incarnation de Notre Seigneur, le sixieme jour avant les ides de décembre de I'an
1854, de Notre pontificat le neuvieme.

PIE IX, PAPE.

-20-



