
Pie IX

CONSTITUTION APOSTOLIQUE

Ineffabilis Deus

Pour la définition et la proclamation du dogme de
l'Immaculée Conception

le 8 décembre 1854



- 2 -

ABBAYE SAINTE-MARIE DES DEUX-MONTAGNES

2803, ch. d'Oka
Ste-Marthe-sur-le-Lac
(Québec) CANADA
J0N 1P0



- 3 -



- 4 -



- 5 -

Pie IX, Ineffabilis Deus

CONSTITUTION APOSTOLIQUE « Ineffabilis Deus »
du Bienheureux Pape Pie IX pour la définition et la proclamation du dogme de

l'Immaculée Conception le 8 décembre 1854

1.  Exposé  du  sentiment  de  l'Église  :  Marie  fut  toujours  sans
aucune tache.

Dieu ineffable, dont les voies sont miséricorde et vérité, dont la volonté est
toute-puissante, dont la sagesse atteint d'une extrémité jusqu'à l'autre avec une force
souveraine et dispose tout avec une merveilleuse douceur, avait prévu de toute
éternité la déplorable ruine en laquelle la transgression d'Adam devait entraîner tout
le genre humain ; et dans les profonds secrets d'un dessein caché à tous les siècles,
il avait résolu d'accomplir, dans un mystère encore plus profond, par l'incarnation du
Verbe, le premier ouvrage de sa bonté, afin que l'homme, qui avait été poussé au
péché  par  la  malice  et  la  ruse  du  démon,  ne  pérît  pas,  contrairement  au  dessein
miséricordieux de son Créateur, et que la chute de notre nature, dans le premier
Adam,  fût  réparée  avec  avantage  dans  le  second.  Il  destina  donc,  dès  le
commencement et avant tous les siècles, à son Fils unique, la Mère de laquelle, s'étant
incarné, il naîtrait, dans la bienheureuse plénitude des temps ; il la choisit, il lui
marqua sa place dans l'ordre de ses desseins ; il l'aima par-dessus toutes les
créatures, d'un tel amour de prédilection, qu'il mit en elle, d'une manière singulière,
toutes ses plus grandes complaisances. C'est pourquoi, puisant dans les trésors de sa
divinité, il la combla, bien plus que tous les esprits angéliques, bien plus que tous les
saints, de l'abondance de toutes les grâces célestes, et l'enrichit avec une profusion
merveilleuse, afin qu'elle fût toujours sans aucune tache, entièrement exempte de
l'esclavage du péché, toute belle, toute parfaite et dans une telle plénitude d'innocence
et de sainteté qu'on ne peut, au-dessous de Dieu, en concevoir une plus grande, et
que nulle autre pensée que celle de Dieu même ne peut en mesurer la grandeur.

2. Raison suprême de ce privilège : la maternité divine.

Et certes, il convenait bien qu'il en fût ainsi, il convenait qu'elle resplendît toujours de
l'éclat de la sainteté la plus parfaite, qu'elle fût entièrement préservée, même de la
tache du péché originel, et qu'elle remportât ainsi le plus complet triomphe sur l'ancien
serpent, cette Mère si vénérable, elle à qui Dieu le Père avait résolu de donner son
Fils unique, Celui qu'il engendre de son propre sein, qui lui est égal en toutes choses



- 6 -

et qu'il aime comme lui-même, et de le lui donner de telle manière qu'il fût
naturellement un même unique et commun Fils de Dieu et de la Vierge ; elle que le
Fils de Dieu lui-même avait choisie pour en faire substantiellement sa Mère ; elle enfin,
dans le sein de laquelle le Saint-Esprit avait voulu que, par son opération divine, fût
conçu et naquît Celui dont il procède lui-même.

3. Son degré de certitude : c'est une vérité révélée.

Cette innocence originelle de l'auguste Vierge, si parfaitement en rapport avec son
admirable sainteté et avec sa dignité suréminente de Mère de Dieu, l'Église catholique
qui, toujours enseignée par l'Esprit-Saint, est la colonne et le fondement de la vérité,
l'a toujours possédée comme une doctrine reçue de Dieu même et renfermée dans le
dépôt de la révélation céleste. Aussi, par l'exposition de toutes les preuves qui la
démontrent, comme par les faits les plus illustres, elle n'a jamais cessé de la
développer, de la proposer, de la favoriser chaque jour davantage. C'est cette
doctrine, déjà si florissante dès les temps les plus anciens, et si profondément
enracinée dans l'esprit des fidèles, et propagée d'une manière si merveilleuse dans
tout le monde catholique par les soins et le zèle des saints évêques, sur laquelle
l'Église elle-même a manifesté son sentiment d'une manière si significative, lorsqu'elle
n'a point hésité à proposer au culte et à la vénération publique des fidèles la
Conception de la Vierge. Par ce fait éclatant, elle montrait bien que la Conception de
la Vierge devait être honorée comme une Conception admirable, singulièrement
privilégiée, différente de celle des autres hommes, tout à fait à part et tout à fait
sainte puisque l'Église ne célèbre de fêtes qu'en l'honneur de ce qui est saint. C'est
pour la même raison, qu'empruntant les termes mêmes dans lesquels les divines
Écritures parlent de la Sagesse incréée et représentent son origine éternelle, elle a
continué de les employer dans les offices ecclésiastiques et dans la liturgie sacrée, et
de les appliquer aux commencements mêmes de la Vierge ; commencements
mystérieux, que Dieu avait prévus et arrêtés dans un seul et même décret, avec
l'Incarnation de la Sagesse divine.

DÉMONSTRATION DE LA RÉVÉLATION DE L'IMMACULÉE

CONCEPTION

Ie partie : l'enseignement ordinaire de l'Église.

Mais encore que toutes ces choses connues, pratiquées en tous lieux par les fidèles,
témoignent assez quel zèle l'Église romaine, qui est la Mère et la Maîtresse de toutes



- 7 -

les Églises, a montré pour cette doctrine de l'Immaculée Conception de la Vierge ;
toutefois, il est digne et très convenable de rappeler en détail les grands actes de cette
Église, à cause de la prééminence et de l'autorité souveraine dont elle jouit justement,
et parce qu'elle est le centre de la vérité et de l'unité catholique, et celle en qui seule
a été garanti inviolable le dépôt de la religion, et celle dont il faut que toutes les autres
Églises reçoivent la tradition de la foi.
Or, cette sainte Église romaine n'a rien eu de plus à cœur que de professer, de
soutenir, de propager et de défendre, par tous les moyens les plus persuasifs, le culte
et la doctrine de l'Immaculée Conception : c'est ce que prouvent et attestent de la
manière la plus évidente et la plus claire tant d'actes importants des Pontifes romains,
Nos prédécesseurs, auxquels, dans la personne du Prince des apôtres, Notre-Seigneur
Jésus-Christ lui-même a divinement confié la charge et la puissance suprême de paître
les agneaux et les brebis, de confirmer leurs frères, de régir et de gouverner l'Église
universelle.

1. Son enseignement sur le culte.

Nos prédécesseurs, en effet, se sont fait une gloire d'instituer de leur autorité
apostolique la fête de la Conception dans l'Église romaine, et d'en relever l'importance
et la dignité par un office propre et par une messe propre où la prérogative de la
Vierge et son exemption de la tache héréditaire étaient affirmées avec une clarté
manifeste. Quant au culte déjà institué, ils faisaient tous leurs efforts pour le répandre
et le propager, soit en accordant des indulgences, soit en concédant aux villes, aux
provinces, aux royaumes, la faculté de se choisir pour protectrice la Mère de Dieu,
sous le titre de l'Immaculée Conception ; soit en approuvant les Confréries, les
Congrégations et les Instituts religieux établis en l'honneur de l'Immaculée Conception
; soit en décernant des louanges à la piété de ceux qui auraient élevé, sous le titre de
l'Immaculée Conception, des monastères, des hospices, des autels, des temples, ou
qui s'engageraient par le lien sacré du serment à soutenir avec énergie la doctrine de
la Conception Immaculée de la Mère de Dieu. En outre, ils ont, avec la plus grande
joie, ordonné que la fête de la Conception serait célébrée dans toute l'Église avec la
même solennité que la fête de la Nativité ; de plus, que cette même fête de la
Conception serait faite par l'Église universelle, avec une octave, et religieusement
observée par tous les fidèles comme une fête de précepte, et que chaque année une
chapelle pontificale serait tenue, dans notre basilique patriarcale libérienne, le jour
consacré à la Conception de la Vierge.
Enfin, désirant fortifier chaque jour davantage cette doctrine de l'Immaculée
Conception de la Mère de Dieu dans l'esprit des fidèles, et exciter leur piété et leur
zèle pour le culte et la vénération de la Vierge conçue sans la tache originelle, ils ont
accordé, avec empressement et avec joie, la faculté de proclamer la Conception



- 8 -

Immaculée de la Vierge dans les litanies dites de Lorette, et dans la Préface même de
la messe, afin que la règle de la prière servit ainsi à établir la règle de la croyance.
Nous-même, suivant les traces de Nos glorieux prédécesseurs, non seulement Nous
avons approuvé et reçu ce qu'ils avaient établi avec tant de piété et de sagesse, mais,
Nous rappelant l'institution de Sixte IV[3], Nous avons confirmé par Notre autorité
l'office propre de l'Immaculée Conception, et Nous en avons, avec une grande joie,
accordé l'usage à toute l'Église[4].

2. Son enseignement sur la doctrine.

a) L'enseignement lui-même.
Mais comme les choses du culte sont étroitement liées avec son objet, et que l'un ne
peut avoir de consistance et de durée si l'autre est vague et mal défini, pour cette
raison, les Pontifes romains Nos Prédécesseurs, en même temps qu'ils faisaient tous
leurs efforts pour accroître le culte de la Conception, se sont attachés, avec le plus
grand soin, à en faire connaître l'objet et à en bien inculquer et préciser la doctrine.
Ils ont, en effet, enseigné clairement et manifestement que c'était la Conception de la
Vierge dont on célébrait la fête, et ils ont proscrit comme fausse et tout à fait éloignée
de la pensée de l'Église, l'opinion de ceux qui croyaient et qui affirmaient que ce n'était
pas la Conception, mais la Sanctification de la Sainte Vierge que l'Église honorait. Ils
n'ont pas cru devoir garder plus de ménagements avec ceux qui, pour ébranler la
doctrine de l'Immaculée Conception de la Vierge, imaginaient une distinction entre le
premier et le second instant de la Conception, prétendaient qu'à la vérité c'était bien
la Conception qu'on célébrait, mais pas le premier moment de la Conception. Nos
Prédécesseurs, en effet, ont cru qu'il était de leur devoir de soutenir et défendre de
toutes leurs forces, tant la fête de la Conception de la Vierge bienheureuse, que le
premier instant de sa Conception comme étant le véritable objet de ce culte. De là ces
paroles d'une autorité tout à fait décisive, par lesquelles Alexandre VII, l'un de Nos
Prédécesseurs, a déclaré la véritable pensée de l'Église : « C'est assurément, dit-il,
une ancienne croyance que celle des pieux fidèles qui pensent que l'âme de la
Bienheureuse Vierge Marie, Mère de Dieu, dans le premier instant où elle a été créée
et unie à son corps, a été, par un privilège et une grâce spéciale de Dieu, préservée
et mise à l'abri de la tache du péché originel, et qui, dans ce sentiment, honorent et
célèbrent solennellement la fête de sa Conception. »

b) Sa défense contre les adversaires.
Mais surtout Nos Prédécesseurs ont toujours, et par un dessein suivi, travaillé avec
zèle et de toutes leurs forces à soutenir, à défendre et à maintenir la doctrine de
l'Immaculée Conception de la Mère de Dieu. En effet, non seulement ils n'ont jamais
souffert que cette doctrine fût l'objet d'un blâme ou d'une censure quelconque ; mais



- 9 -

ils sont allés beaucoup plus loin. Par des déclarations positives et réitérées, ils ont
enseigné que la doctrine par laquelle nous professons la Conception Immaculée de la
Vierge était tout à fait d'accord avec le culte de l'Église, et qu'on la considérait à bon
droit comme telle ; que c'était l'ancienne doctrine, presque universelle et si
considérable, que l'Église romaine s'était chargée elle-même de la favoriser et de la
défendre ; enfin, qu'elle était tout à fait digne d'avoir place dans la liturgie sacrée et
dans les prières les plus solennelles. Non contents de cela, afin que la doctrine de la
Conception  Immaculée  de  la  Vierge  demeurât  à  l'abri  de  toute  atteinte,  ils  ont
sévèrement interdit de soutenir publiquement ou en particulier l'opinion contraire à
cette doctrine, et ils ont voulu que, frappée pour ainsi dire de tant de coups, elle
succombât pour ne plus se relever. Enfin, pour que ces déclarations répétées et
positives ne fussent pas vaines, ils y ont ajouté une sanction.

c) Quelques témoignages : Alexandre VII.
C'est ce qu'on peut voir dans ces paroles de Notre prédécesseur Alexandre VII: «
Nous, dit ce Pontife, considérant que la Sainte Église romaine célèbre solennellement
la fête de la Conception de Marie sans tache et toujours Vierge, et qu'elle a depuis
longtemps établi un office propre et spécial pour cette fête, selon la pieuse, dévote et
louable disposition de Sixte IV, Notre Prédécesseur, voulant à Notre tour, à l'exemple
des Pontifes romains, Nos Prédécesseurs, favoriser cette pieuse et louable dévotion,
ainsi que la fête et le culte qui en est l'expression, lequel culte n'a jamais changé dans
l'Église romaine depuis qu'il a été institué ; et voulant aussi protéger cette pieuse
dévotion, qui consiste à honorer par un culte public la Bienheureuse Vierge, comme
ayant été, par la grâce prévenante du Saint-Esprit, préservée du péché originel ;
désirant enfin conserver dans le troupeau de Jésus-Christ l'unité d'esprit dans le lien
de la paix, apaiser les dissensions et ôter toute cause de scandale : sur les instances
et les prières des susdits évêques et des chapitres de leurs églises, du roi Philippe et
de ses royaumes, Nous renouvelons les Constitutions et Décrets que les Pontifes
romains, Nos Prédécesseurs, et spécialement Sixte IV, Paul V et Grégoire XV, ont
publiés en faveur du sentiment qui affirme que l'âme de la Bienheureuse Vierge Marie,
dans sa création et au moment de son union avec le corps, a été dotée de la grâce du
Saint-Esprit et préservée du péché originel, et aussi en faveur de la Conception de la
même Vierge Mère de Dieu, lesquels sont établis et pratiqués, comme il est dit plus
haut, en conformité de ce pieux sentiment ; et Nous commandons que l'on garde les
dites Constitutions sous les mêmes censures et peines qui y sont portées. »

De plus, tous et chacun de ceux qui continueront à interpréter les dites Constitutions
ou Décrets de manière à rendre illusoire la faveur qu'ils accordent au susdit sentiment,
ainsi qu'à la fête et au culte établis en conséquence, ou qui oseront renouveler les
disputes sur ce sentiment, cette fête et ce culte, de quelque manière que ce soit,
directement ou indirectement, et aussi sous quelque prétexte que ce puisse être,



- 10 -

même sous celui d'examiner s'il peut y avoir lieu à une définition sur ce sujet, ou sous
le prétexte de faire des gloses ou des interprétations sur la Sainte Écriture, les saints
Pères ou les Docteurs ; ou qui oseront enfin, sous quelque autre prétexte et à quelque
occasion que ce soit, de vive voix ou par écrit, parler, prêcher, disserter, disputer, soit
en affirmant et décidant quelque chose à l'encontre, soit en élevant des objections et
les laissant sans réponse, soit en employant enfin quelque autre forme ou moyen de
discussion que Nous ne pouvons pas ici prévoir ; outre les peines et les censures
contenues dans les Constitutions de Sixte IV et auxquelles Nous voulons les soumettre
et les soumettons en effet par ces présentes ; Nous voulons de plus que par le fait
même, et sans autre déclaration, ils soient privés de la faculté de prêcher, faire des
leçons publiques, enseigner et interpréter et de toutes voies active et passive dans
quelque élection que ce soit, et en outre que toujours par le seul fait, et sans autre
déclaration préalable, ils soient frappés d'une perpétuelle inhabilité à prêcher, faire
des leçons publiques, enseigner et interpréter, desquelles peines Nous Nous réservons
à Nous seul, et aux Pontifes romains Nos Successeurs, le droit d'absoudre et de
dispenser, sans préjudice des autres peines qui pourraient Nous paraître, à Nous et
aux Pontifes romains, Nos Successeurs, devoir leur être infligées, et auxquelles ils
seront soumis, comme Nous les y soumettons par la présente Constitution,
renouvelant les Constitutions et Décrets de Paul V et de Grégoire XV, rappelés plus
haut. »

Quant aux livres dans lesquels le susdit sentiment ou la légitimité de la fête et du culte
établis en conséquence sont révoqués en doute, et dans lesquels est écrit ou se lit
quelque chose à l'encontre, comme il a été dit plus haut, ou qui contiennent des dires,
discours, traités et disputes contre les sentiments, fêtes et cultes susdits, soit que ces
livres aient été publiés après le décret précité de Paul V ou qu'ils voient le jour à
l'avenir de quelque manière que ce soit, Nous les défendons sous les peines et les
censures contenues dans l'Index des livres prohibés, voulant et ordonnant que, par le
seul fait et sans autre déclaration, ils soient tenus pour expressément défendus. »

Ordres religieux, Universités, évêques...

Au reste, tout le monde sait avec quel zèle cette doctrine de l'Immaculée Conception
de la Vierge, Mère de Dieu, a été enseignée, soutenue, défendue par les Ordres
religieux les plus recommandables, par les Facultés de théologie les plus célèbres[13]
et par les docteurs les plus versés dans la science des choses divines. Tout le monde
sait également combien les évêques ont montré de sollicitude pour soutenir
hautement et publiquement, même dans les assemblées ecclésiastiques, que la Très
Sainte Vierge Marie, Mère de Dieu, en prévision des mérites de Jésus-Christ,
Notre-Seigneur et Rédempteur, n'avait jamais été soumise au péché originel ; mais



- 11 -

qu'elle avait été entièrement préservée de la tache d'origine, et par conséquent
rachetée d'une manière plus sublime.

Concile de Trente.

A tout cela, il faut ajouter une chose qui est assurément d'un grand poids et de la plus
haute autorité, c'est que le Concile de Trente lui-même, en publiant son décret
dogmatique sur le péché originel, dans lequel, d'après les témoignages des Saintes
Écritures, des saints Pères et des Conciles les plus autorisés, il est établi et défini que
tous les hommes naissent atteints du péché originel, le saint Concile déclare pourtant
d'une manière solennelle que, malgré l'étendue d'une définition si générale, il n'avait
pas l'intention de comprendre dans ce décret la Bienheureuse et Immaculée Vierge
Marie, Mère de Dieu. Par cette déclaration, les Pères du Concile de Trente ont fait
suffisamment entendre, eu égard aux circonstances et aux temps, que la
Bienheureuse Vierge avait été exempte de la tache originelle, et ils ont très clairement
démontré qu'on ne pouvait alléguer avec raison, ni dans les divines Écritures, ni dans
la Tradition, ni dans l'autorité des Pères, rien qui fût, de quelque manière que ce soit,
en contradiction avec cette grande prérogative de la Vierge[14].

2e partie - la tradition des Anciens et des Pères.

(Remarque préliminaire : l'Église et la Tradition.)

C'est qu'en effet cette doctrine de l'Immaculée Conception de la Bienheureuse Vierge
a toujours existé dans l'Église ; l'Église, par la très grave autorité de son sentiment,
par son enseignement, par son zèle, sa science et son admirable sagesse, l'a de plus
en plus mise en lumière, déclarée, confirmée et propagée d'une manière merveilleuse
chez tous les peuples et chez toutes les nations du monde catholique ; mais, de tout
temps, elle l'a possédée comme une doctrine reçue des Anciens et des Pères, et
revêtue des caractères d'une doctrine révélée. Les plus illustres monuments de l'Église
d'Orient et de l'Église d'Occident, les plus vénérables par leur antiquité, en sont le
témoignage irrécusable. Toujours attentive à garder et à défendre les dogmes dont
elle a reçu le dépôt, l'Église de Jésus-Christ n'y change jamais rien, n'en retranche
jamais rien, n'y ajoute jamais rien; mais portant un regard fidèle, discret et sage sur
les enseignements anciens, elle recueille tout ce que l'antiquité y a mis, tout ce que
la foi des Pères y a semé. Elle s'applique à le polir, à en perfectionner la formule de
manière que ces anciens dogmes de la céleste doctrine reçoivent l'évidence, la
lumière, la distinction, tout en gardant leur plénitude, leur intégrité, leur caractère
propre, en un mot, de façon qu'ils se développent sans changer de nature, et qu'ils
demeurent toujours dans la même vérité, dans le même sens, dans la même pensée.



- 12 -

1. L'interprétation du protévangile.

Or, les Pères et les écrivains ecclésiastiques, nourris des paroles célestes, n'ont rien
eu plus à cœur, dans les livres qu'ils ont écrits pour expliquer l'Écriture, pour défendre
les dogmes et instruire les fidèles, que de louer et d'exalter à l'envi, de mille manières
et dans les termes les plus magnifiques, la parfaite sainteté de Marie, son excellente
dignité, sa préservation de toute tache du péché et sa glorieuse victoire sur le cruel
ennemi du genre humain. C'est ce qu'ils ont fait en expliquant les paroles par
lesquelles Dieu, annonçant dès les premiers jours du monde les remèdes préparés par
sa miséricorde pour la régénération et le salut des hommes, confondit l'audace du
serpent trompeur, et releva d'une façon si consolante l'espérance de notre race. Ils
ont enseigné que par ce divin oracle : « Je mettrai l'inimitié entre toi et la femme,
entre ta postérité et la sienne.» (Gen. III, 15.) Dieu avait clairement et ouvertement
montré à l'avance le miséricordieux Rédempteur du genre humain, son Fils unique,
Jésus-Christ, désigné sa bienheureuse Mère, la Vierge Marie, et nettement exprimé
l'inimitié  de  l'un  et  de  l'autre  contre  le  démon.  En  sorte  que,  comme  le  Christ,
médiateur entre Dieu et les hommes, détruisit, en prenant la nature humaine, l'arrêt
de condamnation qui était contre nous et l'attacha triomphalement à la croix ; ainsi la
Très Sainte Vierge, unie étroitement, unie inséparablernent avec lui, fut, par lui et
avec lui, l'éternelle ennemie du serpent venimeux, le vainquit, le terrassa sous son
pied virginal et sans tache, et lui brisa la tête[16].

2. L'application des figures bibliques.

Cette éclatante et incomparable victoire de la Vierge, cette innocence, cette pureté,
cette sainteté par excellence, cette exemption de tout péché, cette grandeur et cette
ineffable abondance de toutes les grâces, de toutes les vertus, de tous les privilèges
dont elle fut comblée, les mêmes Pères les ont vus, soit dans cette arche de Noé qui
seule, divinement édifiée, a complètement échappé au commun naufrage du monde
entier (Gn VI-IX) ; soit dans l'échelle que contempla Jacob, dans cette échelle qui
s'éleva de la terre jusqu'au ciel, dont les anges de Dieu montaient et descendaient les
degrés, et sur le sommet de laquelle s'appuyait Dieu lui-même (Gn XXVIII, 12) ; soit
dans ce buisson ardent que Moïse vit brûler dans un lieu saint, et qui, loin d'être
consumé par les flammes pétillantes, loin d'en éprouver même la moindre altération,
n'en était que plus vert et plus florissant (Exode III, 2) ; soit dans cette tour
inexpugnable à l'ennemi et de laquelle pendent mille boucliers et toute l'armure des
forts (Cant. IV, 4) ; soit dans ce jardin fermé qui ne saurait être profané et qui ne
craint ni les souillures, ni les embûches (Cant. IV, 12) ; soit dans cette cité de Dieu
tout étincelante de clartés et dont les fondements sont assis sur les montagnes saintes
(Ps 86,1); soit dans cet auguste temple de Dieu tout rayonnant des splendeurs divines
et tout plein de la gloire du Seigneur (Is.VI, 1-4); soit enfin dans une foule d'autres



- 13 -

figures de ce genre qui, suivant les Pères, ont été les emblèmes éclatants de la haute
dignité de la Mère de Dieu, de sa perpétuelle innocence, et de cette sainteté qui n'a
jamais souffert la plus légère atteinte.

3. L'application des paroles symboliques.

Pour décrire ce même assemblage de tous les dons célestes et cette originelle intégrité
de la Vierge, de laquelle est né Jésus, les mêmes Pères, empruntant les paroles des
prophètes, ont célébré cette auguste Vierge, comme la colombe pure, comme la sainte
Jérusalem, comme le trône élevé de Dieu, l'arche de la sanctification et la demeure
que s'est bâtie l'éternelle Sagesse ; comme la Reine qui, comblée des plus riches
trésors et appuyée sur son bien-aimé, est sortie de la bouche du Très-Haut, parfaite,
éclatante de beauté, entièrement agréable à Dieu, sans aucune tache, sans aucune
flétrissure.

4. L'interprétation de la salutation de l'archange Gabriel et d'Élisabeth.

Ce n'est pas tout, les mêmes Pères, les mêmes écrivains ecclésiastiques ont médité
profondément les paroles que l'ange Gabriel adressa à la Vierge Bienheureuse lorsque,
lui annonçant qu'elle aurait l'honneur insigne d'être la Mère de Dieu, il la nomma «
Pleine de grâces » (Lc 1, 28), et considérant ces paroles prononcées au nom de Dieu
même et par son ordre, ils ont enseigné que par cette solennelle salutation, salutation
singulière et inouïe jusque-là, la Mère de Dieu nous était montrée comme le siège de
toutes les grâces divines, comme ornée de toutes les faveurs de l'Esprit divin, bien
plus, comme un trésor presque infini de ces mêmes faveurs, comme un abîme de
grâce et un abîme sans fond, de telle sorte qu'elle n'avait jamais été soumise à la
malédiction, mais avait partagé avec son Fils la perpétuelle bénédiction qu'elle avait
méritée d'entendre de la bouche d'Élisabeth, inspirée par l'Esprit-Saint- : « Vous êtes
bénie entre toutes les femmes, et le fruit de vos entrailles est béni. » (Lc 1, 42)

5. L'antithèse de la première et de la seconde l'Ève.

De là ces pensées, exprimées aussi unanimement qu'éloquemment par les mêmes
Pères, que la très glorieuse Vierge, Celle en qui le Tout-Puissant a fait de grandes
choses, a été comblée d'une telle effusion de tous les dons célestes, d'une telle
plénitude de grâces, d'un tel éclat de sainteté, qu'elle a été comme le miracle ineffable
de Dieu, ou plutôt le chef-d'œuvre de tous les miracles ; qu'elle a été la digne Mère
de Dieu, qu'elle s'est approchée de Dieu même autant qu'il est permis à la nature
créée, et qu'ainsi elle est au-dessus de toutes les louanges, aussi bien de celles des
anges, que de celles des hommes. C'est aussi pour cela, qu'afin d'établir l'innocence
et  la  justice  originelle  de  la  Mère  de  Dieu,  non  seulement  ils  l'ont  très  souvent
comparée avec Ève encore vierge, encore innocente, encore exempte de corruption,



- 14 -

avant qu'elle eût été trompée par le piège mortel de l'astucieux serpent, mais, avec
une admirable variété de pensées et de paroles, ils la lui ont même unanimement
préférée. Ève, en effet, pour avoir misérablement obéi au serpent, perdit l'innocence
originelle et devint son esclave ; mais la Vierge Bienheureuse, croissant toujours dans
la grâce originelle, ne prêta jamais l'oreille au serpent, et ébranla profondément sa
puissance et sa force par la vertu qu'elle avait reçue de Dieu.

6. Les images ou les métaphores.

Aussi n'ont-ils jamais cessé d'appeler la Mère de Dieu, ou bien un lys parmi les épines,
ou bien une terre absolument intacte, une terre vierge, dont aucune tache n'a même
effleuré la surface, une terre toujours bénie, libre de toute contagion du péché, et
dont a été formé le nouvel Adam ; ou bien un irréprochable, un éclatant, un délicieux
paradis d'innocence et d'immortalité, planté par Dieu lui-même, et inaccessible à tous
les pièges du serpent venimeux ; ou bien un bois incorruptible que le péché, ce ver
rongeur, n'a jamais atteint ; ou bien une fontaine toujours limpide et scellée par la
vertu du Saint-Esprit; ou bien un temple divin, un trésor d'immortalité ; ou bien la
seule et unique fille non de la mort, mais de la vie, une production non de colère, mais
de grâce, une plante toujours verte qui, par une providence spéciale de Dieu, et contre
les lois communes, est sortie florissante d'une racine flétrie et corrompue.

7. Les affirmations propres et expresses.

Tout cela est plus clair que le jour ; cependant, comme si ce n'était point assez, les
Pères ont, en propres termes et d'une manière expresse, déclaré que, lorsqu'il s'agit
de péché, il ne doit pas en aucune façon être question de la Sainte Vierge Marie parce
qu'elle a reçu plus de grâce, afin qu'en elle le péché fût absolument vaincu et de toutes
parts[18]. Ils ont encore professé que la Très glorieuse Vierge avait été la réparatrice
de ses ancêtres et qu'elle avait vivifié sa postérité ; que le Très-Haut l'avait choisie et
se l'était réservée dès le commencement des siècles ; que Dieu l'avait prédite et
annoncée quand il dit au serpent : « Il mettrai l'inimitié entre toi et la femme » (Gn
III, 15), et que, sans aucun doute, elle a écrasé la tête venimeuse de ce même serpent
; et pour cette raison, ils ont affirmé que la même Vierge Bienheureuse avait été, par
la grâce, exempte de toute tache du péché, libre de toute contagion et du corps, et
de l'âme, et de l'intelligence ; qu'elle avait toujours conversé avec Dieu ; qu'unie avec
Lui par une alliance éternelle, elle n'avait jamais été dans les ténèbres, mais toujours
dans la lumière, et par conséquent qu'elle avait été une demeure tout à fait digne du
Christ, non à cause de la beauté de son corps, mais à cause de sa grâce originelle.



- 15 -

8. Les expressions d'universelle et suréminente sainteté.

Viennent enfin les plus nobles et les plus belles expressions par lesquelles, en parlant
de la Vierge, ils ont attesté que, dans sa Conception, la nature avait fait place à la
grâce et s'était arrêtée tremblante devant elle, n'osant aller plus loin. Il fallait, disent-
ils, avant que la Vierge Mère de Dieu fût conçue par Anne, sa mère, que la grâce eût
fait son œuvre et donné son fruit ; il fallait que Celle qui devait concevoir le premier-
né de toute créature fût elle-même conçue première-née. Ils ont attesté que la chair
reçue d'Adam par la Vierge n'avait pas contracté les souillures d'Adam, et que pour
cette raison la Vierge Bienheureuse était un tabernacle créé par Dieu lui-même, formé
par le Saint-Esprit, d'un travail aussi beau que la pourpre, et sur lequel ce nouveau
Béséléel (Exode XXXI, 2) s'était plu à répandre l'or et les plus riches broderies ; qu'elle
devait être célébrée comme Celle qui avait été la première œuvre propre de Dieu,
comme Celle qui avait échappé aux traits de feu du malin ennemi, et qui, belle par
nature, ignorant absolument toute souillure, avait paru dans le monde, par sa
Conception Immaculée, comme l'éclatante aurore qui jette de tous côtés ses rayons.
Il ne convenait pas, en effet, que ce vase d'élection subît le commun outrage, puisqu'il
était si différent des autres, et n'avait avec eux de commun que la nature, non la faute
; bien plus, comme le Fils unique a dans le ciel un Père, que les séraphins proclament
trois fois saint, il convenait absolument qu'il eût sur la terre une Mère en qui l'éclat de
sa sainteté n'eût jamais été flétri. Et cette doctrine a tellement rempli l'esprit et le
cœur des Anciens et des Pères que, par un langage étonnant et singulier, qui a prévalu
parmi eux, ils ont très souvent appelé la Mère de Dieu Immaculée et parfaitement
immaculée, innocente et très innocente, irréprochable et absolument irréprochable,
sainte et tout à fait étrangère à toute souillure de péché, toute pure et toute chaste,
le modèle et pour ainsi dire la forme même de la pureté et de l'innocence, plus belle
et plus gracieuse que la beauté et la grâce même, plus sainte que la sainteté, seule
sainte et très pure d'âme et de corps, telle enfin qu'elle a surpassé toute intégrité,
toute virginité, et que seule devenue tout entière le domicile et le sanctuaire de toutes
les grâces de l'Esprit-Saint, elle est, à l'exception de Dieu seul, supérieure à tous les
êtres, plus belle, plus noble, plus sainte, par sa grâce native, que les chérubins eux-
mêmes, que les séraphins et toute l'armée des anges, si excellente, en un mot, que
pour la louer, les louanges du ciel et celles de la terre sont également impuissantes.
Personne, au reste, n'ignore que tout ce langage a passé, comme de lui-même, dans
les monuments de la liturgie sacrée et dans les offices de l'Église, qu'on l'y rencontre
à chaque pas et qu'il y domine ; puisque la Mère de Dieu y est invoquée et louée,
comme une colombe unique de pureté et de beauté ; comme une rose toujours belle,
toujours fleurie, absolument pure, toujours immaculée et toujours sainte, toujours
heureuse, et qu'elle y est célébrée comme l'innocence qui n'a jamais été blessée ;
enfin, comme une autre Ève, qui a enfanté l'Emmanuel.



- 16 -

LA DÉFINITION DOGMATIQUE DE L'IMMACULÉE CONCEPTION

1. pétitions anciennes et nouvelles.

Faut-il s'étonner, après cela, si une doctrine, qui, au jugement des Pères, est
consignée dans les Saintes Écritures, qu'ils ont eux-mêmes transmise et attestée tant
de fois et d'une manière si imposante, que tant d'illustres monuments d'une antiquité
vénérable contiennent d'une manière expresse, que l'Église a proposée et confirmée
par la très grave autorité de son jugement ; en un mot, si la doctrine de l'Immaculée
Conception de la Vierge, Mère de Dieu, a été l'objet d'une telle piété, d'une telle
vénération, d'un tel amour ; si les pasteurs de l'Église elle-même et les peuples fidèles
se sont fait une telle gloire de la professer chaque jour davantage, en sorte que leur
plus douce consolation, leur joie la plus chère a été d'honorer, de vénérer, d'invoquer
et de proclamer partout, avec la plus tendre ferveur, la Vierge, Mère de Dieu, conçue
sans la tache originelle ? Aussi, depuis les temps anciens, les évêques, les
ecclésiastiques, les Ordres réguliers et même les empereurs et les rois ont instamment
prié le Siège apostolique de définir comme un dogme de la foi catholique l'Immaculée
Conception de la Très Sainte Mère de Dieu[20]. De nos jours même, ces demandes
ont été réitérées, et surtout elles ont été présentées à Notre Prédécesseur Grégoire
XVI, d'heureuse mémoire[21], et à Nous-même, tant par les évêques, par le clergé
séculier et par le clergé régulier, que par les princes souverains et les peuples
fidèles[22].

2. La préparation immédiate.

a) L'initiative du Pape.

Prenant donc en sérieuse considération, dans une joie profonde de Notre cœur, tous
ces faits, dont nous avons une pleine connaissance ; à peine élevé sur la Chaire de
Saint Pierre, malgré Notre indignité, par un secret dessein de la divine Providence,
avons-Nous pris en main le gouvernail de toute l'Église, que Notre plus ardent désir a
été, suivant la vénération, la piété et l'amour dont Nous sommes animé depuis Nos
plus tendres années envers la Très Sainte Mère de Dieu, la Vierge Marie, d'achever
tout ce qui pouvait être encore dans les vœux de l'Église, afin d'accroître l'honneur de
la Bienheureuse Vierge et de répandre un nouvel éclat sur ses prérogatives.
b) La Congrégation cardinalice et la consulte des théologiens.



- 17 -

Mais voulant y apporter toute la maturité possible, Nous avons institué une
Congrégation particulière, formée de cardinaux de la Sainte Église romaine, Nos
Vénérables Frères, illustres par leur piété, leur sagesse et leur science des choses
divines[23], et Nous avons choisi, tant dans le clergé séculier que dans le clergé
régulier, des hommes spécialement versés dans les sciences théologiques, afin qu'ils
examinassent avec le plus grand soin tout ce qui regarde l'Immaculée Conception de
la Vierge et Nous fissent connaître leur propre sentiment[24].

c) Le Concile « par écrit ».

En outre, bien que les demandes par lesquelles on Nous sollicitait de définir enfin
l'Immaculée Conception Nous eussent instruit du sentiment d'un très grand nombre
d'évêques, Nous avons adressé une Encyclique, datée de Gaète, 2 février 1849[25],
à tous nos Vénérables Frères les évêques, de tout l'univers catholique, afin qu'après
avoir adressé à Dieu leurs prières, ils nous fissent connaître par écrit quelle était la
dévotion et la piété de leurs fidèles envers la Conception Immaculée de la Mère de
Dieu, et surtout ce qu'eux-mêmes pensaient et désiraient touchant la définition
projetée afin que Nous puissions rendre Notre jugement suprême le plus
solennellement possible.

Certes, Notre Cœur n'a pas reçu une médiocre consolation lorsque les réponses de
Nos Vénérables Frères Nous sont parvenues ; car non seulement dans ces réponses,
toutes pleines d'une joie, d'une allégresse et d'un zèle admirables, ils Nous
confirmaient leur propre sentiment et leur dévotion particulière, ainsi que celle de leur
clergé et de leur peuple fidèle envers la Conception Immaculée de la Bienheureuse
Vierge, mais ils Nous demandaient, comme d'un vœu unanime, de définir par Notre
jugement et autorité suprême l'Immaculée Conception de la Vierge[26]. Notre joie n'a
pas été moins grande lorsque Nos Vénérables Frères les cardinaux de la Sainte Église
romaine, membres de la Congrégation particulière dont Nous avons parlé plus haut,
et les théologiens consulteurs choisis par Nous, Nous ont demandé avec le même
empressement et le même zèle, après un mûr examen, cette définition de la
Conception Immaculée de la Mère de Dieu[27].

d) Le Consistoire.

Après ces choses, suivant donc les traces illustres de Nos Prédécesseurs, et désirant
procéder régulièrement et selon les formes, Nous avons convoqué et tenu un
Consistoire, dans lequel, après avoir adressé une allocution à Nos Vénérables Frères
les cardinaux de la Sainte Église romaine, Nous les avons entendus avec la plus grande



- 18 -

consolation Nous demander de vouloir bien prononcer la définition dogmatique de
l'Immaculée Conception de la Vierge Mère de Dieu[28].

e) La décision.
C'est pourquoi, plein de confiance, et persuadé dans le Seigneur que le temps
opportun est venu de définir l'Immaculée Conception de la Très Sainte Mère de Dieu,
la Vierge Marie, que les paroles divines, la vénérable tradition, le sentiment constant
de l'Église, l'unanime accord des évêques catholiques et des fidèles, les actes
mémorables de Nos Prédécesseurs, ainsi que leurs Constitutions, ont mise dans une
admirable lumière et si formellement déclarée ; après avoir mûrement pesé toutes
choses, après avoir répandu devant Dieu d'assidues et de ferventes prières, Nous
avons pensé qu'il ne fallait pas tarder davantage à sanctionner et définir par Notre
jugement suprême l'Immaculée Conception de la Vierge, à satisfaire ainsi les si pieux
désirs du monde catholique et Notre propre piété envers la Très Sainte Vierge, et en
même temps à honorer de plus en plus en elle son Fils unique Notre-Seigneur Jésus-
Christ, puisque tout l'honneur et toute la gloire que l'on rend à la Mère rejaillit sur le
Fils.

3. LA DÉFINITION DOGMATIQUE.

En conséquence, après avoir offert sans relâche, dans l'humilité et le jeûne, Nos
propres prières et les prières publiques de l'Église à Dieu le Père par son Fils, afin qu'il
daignât, par la vertu de l'Esprit-Saint, diriger et confirmer Notre esprit ; après avoir
imploré le secours de toute la cour céleste et invoqué avec gémissements l'Esprit
consolateur, et ainsi, par sa divine inspiration, pour l'honneur de la Sainte et
Indivisible Trinité, pour la gloire et l'ornement de la Vierge Mère de Dieu, pour
l'exaltation de la foi catholique et l'accroissement de la religion chrétienne ; par
l'autorité de Notre-Seigneur Jésus-Christ, des Bienheureux apôtres Pierre et Paul et
la Nôtre,
Nous déclarons, Nous prononçons et définissons que la doctrine qui enseigne
que la Bienheureuse Vierge Marie, dans le premier instant de sa Conception,
a été, par une grâce et un privilège spécial du Dieu Tout-Puissant, en vue des
mérites de Jésus-Christ, Sauveur du genre humain, préservée et exempte de
toute tache du péché originel, est révélée de Dieu, et par conséquent qu'elle
doit être crue fermement et constamment par tous les fidèles.
C'est pourquoi, si quelques-uns avaient la présomption, ce qu'à Dieu ne plaise, de
penser contrairement à Notre définition, qu'ils apprennent et qu'ils sachent que
condamnés par leur propre jugement ils ont fait naufrage dans la foi et cessé d'être
dans l'unité de l'Église ; et que, de plus, ils encourent par le fait même les peines de



- 19 -

droit, s'ils osent exprimer ce qu'ils pensent de vive voix ou par écrit, ou de toute autre
manière extérieure que ce soit.

4. Résultats espérés

a) Pour l'Église.

En vérité, Notre bouche est pleine de joie et Notre langue est dans l'allégresse ; et
Nous rendons et rendrons toujours les plus humbles et les plus profondes actions de
grâces à Notre-Seigneur de ce que, par une faveur singulière, il Nous a accordé, sans
mérite de Notre part, d'offrir et de décerner cet honneur, cette gloire et cette louange
à sa Très Sainte Mère. Nous avons la plus ferme espérance et la confiance la plus
assurée que la Vierge Bienheureuse qui, toute belle et tout immaculée, a écrasé la
tête venimeuse du cruel serpent et apporté le salut du monde ; qui est la louange des
prophètes et des apôtres, l'honneur des martyrs, la joie et la couronne de tous les
saints, le refuge le plus assuré de tous ceux qui sont en péril, le secours le plus fidèle,
la médiatrice la plus puissante de l'univers entier auprès de son Fils unique pour la
réconciliation ; la gloire la plus belle, l'ornement le plus éclatant, le plus solide appui
de la sainte Église ; qui a toujours détruit toutes les hérésies, arraché les peuples et
les nations fidèles à toutes les plus grandes calamités, et Nous-même délivré de tant
de périls menaçants, voudra bien faire en sorte, par sa protection toute-puissante,
que la Sainte Mère l'Église catholique, toutes les difficultés étant écartées, toutes les
erreurs vaincues, soit de jour en jour plus forte, plus florissante chez toutes les nations
et dans tous les lieux ; qu'elle règne d'une mer à l'autre et depuis les rives du fleuve
jusqu'aux extrémités du monde ; qu'elle jouisse d'une paix entière, d'une parfaite
tranquillité et liberté ; que les coupables obtiennent leur pardon les malades leur
guérison,  les  faibles  de  cœur  la  force  les  affligés  la  consolation,  ceux  qui  sont  en
danger le secours ; que tous ceux qui sont dans l'erreur, délivrés des ténèbres qui
couvrent leur esprit, rentrent dans le chemin de la vérité et de la justice, et qu'il n'y
ait plus qu'un seul bercail et qu'un seul pasteur.

b) Pour la dévotion à Marie Immaculée.

Que les enfants de l'Église catholique, Nos Fils bien-aimés, entendent nos paroles, et
qu'animés chaque jour d'une piété, d'une vénération, d'un amour plus ardents, ils
continuent d'honorer, d'invoquer, de prier la Bienheureuse Mère de Dieu, la Vierge
Marie,  conçue  sans  la  tache  originelle  ;  et  que,  dans  tous  leurs  périls,  dans  leurs
angoisses, dans leurs nécessités, dans leurs doutes et dans leurs craintes, ils se
réfugient avec une entière confiance auprès de cette très douce Mère de miséricorde
et  de  grâce.  Car  il  ne  faut  jamais  craindre,  il  ne  faut  jamais  désespérer,  sous  la



- 20 -

conduite, sous les auspices, sous le patronage, sous la protection de Celle qui a pour
nous un cœur de Mère, et qui, traitant elle-même l'affaire de notre salut, étend sa
sollicitude sur tout le genre humain ; qui, établie par le Seigneur Reine du ciel et de
la terre, et élevée au-dessus de tous les chœurs des anges et de tous les rangs des
saints, se tient à la droite de son Fils unique, Notre-Seigneur Jésus-Christ, intercède
efficacement par toute la puissance des prières maternelles, et trouve ce qu'elle
cherche, et son intercession ne peut être sans effet.

5. Promulgation.

Enfin, pour que cette définition dogmatique par Nous prononcée touchant l'Immaculée
Conception de la Bienheureuse Vierge Marie, soit portée à la connaissance de l'Église
universelle, Nous avons voulu la consigner dans nos présentes Lettres apostoliques,
en perpétuelle mémoire de la chose, ordonnant que les copies manuscrites qui seront
faites desdites Lettres, ou même les exemplaires qui en seront imprimés, contresignés
par un notaire public, et munis du sceau d'une personne constituée en dignité
ecclésiastique, fassent foi auprès de tous, de la même manière absolument que le
feraient les présentes Lettres elles-mêmes, si elles étaient exhibées ou produites.
Qu'il ne soit donc permis à qui que ce soit de contredire, par une audacieuse témérité,
ce texte écrit de Notre déclaration, décision et définition ou bien d'y porter atteinte et
de s'y opposer. Que si quelqu'un avait la hardiesse de l'entreprendre, qu'il sache qu'il
encourrait le courroux du Dieu Tout-Puissant et de ses apôtres Pierre et Paul.

Donné à Rome, près Saint-Pierre, l'année mil huit cent cinquante quatrième de
l'Incarnation de Notre Seigneur, le sixième jour avant les ides de décembre de l'an
1854, de Notre pontificat le neuvième.
PIE IX, PAPE.


